



فلاح

مرتب: الفقير إلى الله تعالى ملقيس اظهر جماعت عائشة

| صفحتمبر | فهرست مضامین                                              | نمبرشار |
|---------|-----------------------------------------------------------|---------|
| 3       | فلاح كاراز                                                | 1       |
| 8       | شانِ کر یمی                                               | 2       |
| 13      | تقویٰ                                                     | 3       |
| 17      | صلهرخي                                                    | 4       |
| 22      | سخاوت وایثار                                              | 5       |
| 27      | شکرومبر                                                   | 6       |
| 33      | اخوت في الله يامحبت في الله                               | 7       |
|         | محبت وشوق اورانس ورضا                                     | 8       |
| 44      | خوف ورجا (خوف اورامید)                                    | 9       |
| 53(t    | سخاوت،مروت اور مدارت (خرچ کرنا، لحاظ کرنااورخاطرتواضع کر: | 10      |
| 56      | احسان مخل اور برد باری                                    | 11      |
| 60      | امر بالمعروف ونهي عن المنكر                               | 12      |
|         | اصلاح نفس اور تبلیغی جماعت                                | 13      |
| 73      | تعليم وتبليغ                                              | 14      |
| 79      | دعوت وتبلیغ کے چیر(6) پوائنٹ                              | 15      |
| 82      | سیرت اورصورت                                              | 16      |
| 86      | 🖈 مقام ابراہیم                                            |         |
| 87      | مصيبت زده اوغم زده كاعلاج نبوي خاتم النبيين سلافياليتم    | 17      |
| 93      | تو حيد وتو کل                                             | 18      |
|         | روح سے تعلق                                               | 19      |
| 103     | Levz.                                                     | 20      |

## فلاح كاراز

ترقی کے اندر فلاح نہیں ہے، فلاح کے اندرتر قی ہے۔ ہم لوگ اللہ تعالیٰ کے حکم کے مطابق ، اُس کی ہدایت کے مطابق ، آپ کی پیروی کرتے ہوئے عبادت سے وابستہ تو ہوجاتے ہیں لیکن اللہ تعالی سے وابستنہیں ہویاتے ۔ کیونکہ ہم قرآن یاک کوتر جمعہ کے ساتھ نہیں پڑھتے - ہم جو کچھ بھی کرلیں ۔ ہم کہیں بھی چلے جائیں ، ہم کتنی ہی عبادت کرلیں جب تک ہم اللہ تعالیٰ سے وابستہیں ہول کے فلاح نہیں یا نمیں گے۔ کیونکہ اس کے لئے کلام البی کو بھے ناضروری ہے۔ گویا فلاح کے لیے اللہ تعالیٰ سے وابستگی ضروری ہےاوراللہ تعالی ہے وابستگی کے لیے قرآن یاک میں تفکر ضروری ہےاوراس کے ساتھ ساتھ اللہ تعالیٰ کی رضااوراس کے خوف کا ہروقت ، ہر لمحہ موجود ہوناضرری ہے۔

فلاح كامطلب ہے كامياني مقصدكو يالينا \_ يعنى بامراد ہونا، كامياب ہونا \_

قرآن ياك ميں ار شاد بارى تعالى ہے۔ قَد اَفْلَحَ مَنْ تَزَكّى - وَ ذَكَرَ اسْمَرَ بِهِ فَصَلَّى (سوره الاعلى، آيت نمبر 14،15)

ترجمہ: ''بے شک بامراد ہوئے ( کامیاب ہوئے )اور فلاح یائی جنہوں نے اپنے باطن کو یاک کیااورا پنے رب کاذکر کرتے ہوئے نماز پڑھی۔''

2 من کی صفائی کی بدولت

1۔ ایک تو تو فیق اطاعت کی بدولت

فلاح کی دوشمیں ہیں۔

توفیق اطاعت کی بدولت، انسان برکت اور سعادت سے ہمکنار ہوتا ہے۔

من کی صفائی کی بدولت انسان نورالہی کو پالیتا ہے۔

ذ کر سےنورالٰہی پیدا ہوتا ہے اوراس نور سے باطن کی صفائی ہوتی ہے۔اللہ تعالی فرما تا ہے۔

قَدْاَفَلَحَ الْمومِنُونَ - قَدْاَفَلَحَ مَنْ تَزَكِّي (سورهالمؤمنون آيت نمبر 1 -سوره الاعلى آيت نمبر 14)

ترجمہ: ' فلاح یائی مونین نے (کامیاب ہوئے ایمان والے)' "فلاح یائی جس نے باطن کوصاف کیا''۔

یعن جس کوایمان اور تقویٰ کے باعث گناہوں سے یاک ہونے کی توفیق مل گئی۔

عبادات دوطرح کی ہیں۔ بدنی اور مالی۔انسان ان دونوں طرح کی عبادات کو بجالا کرمن کو یاک کرتا ہے۔ یعنی نماز ،روز ہ اور ذکر کے ساتھ زکو ہ وخیرات اور

صدقات کر کے اپنے آپ کو یاک کرتا ہے۔ اس کے ساتھ ہی اللہ فرما تا ہے۔ (سورہ یونس ، آیت نمبر 17)

ترجمه: ''گناه گار کامیاب ہونے والے نہیں (فلاح یانے والے نہیں)''

لَا يُفْلِحُ المُجُرِ مُوْنَ

" مَنْ تَذَكِّي " كِمعَنى مفسرين نے الگ الگ بيان كئے ہيں ا

- 1۔ حضرت ابن عباس تنے اس کے معنی بہ بتائے ہیں ''جوایمان کے ذریعے شرک سے پاک ہوگیا''۔
- حضرت حسن بصری ؓ نے فرمایا" فلاح اس نے یائی جس نے نیکی کی اور آ گے بڑھنے والے اعمال کئے "۔ \_2
  - بعض مفسرین نے فرمایا"جس نے مال کی زکو ۃ دی"۔ \_3
  - حضرت قنادہ اور حضرت عطام فرماتے ہیں" یہاں مراد صدقہ فطرہے"۔

توفیق اطاعت سے انسان برکت وسعادت سے ہمکنار ہوتا ہے اور ذکر سے من کو یا ک کرتا ہے۔ یہاں پیربات یا در کھنے کی ہے کہ ذکر کا مطلب صرف زبان سے الله الله كرنانہيں ہے بلكه زندگى كے ہركام كوالله كى رضا كے مطابق انجام دینا ذكر ہے۔ كيونكہ ذكر سے مرا د' يا دالهي' ہے۔ يعني ہرلحہ ہركام كرتے ہوئے ہميں الله تعالى يا در ہے (اس کی رضا کوسامنے رکھیں )اگرزندگی گزارتے ہوئے ہروقت ہر کام میں اللہ تعالیٰ کی رضا کو پیش نظر رکھیں گے تو زندگی آسان بھی ہوجائے گی ، کام میں برکت بھی ہوگی اور سعادت خداوندی کاعطیہ بھی نصیب ہوجائے گاجس سے اندرونی طور پرایک خاص قشم کی روح کو تسکین ملے گی۔اب ذکر میں سب سے بڑی چیزنماز ہے،ذکر سے مرادیا دکرنا ہے۔نماز میں ہم اللہ کو یاد کرتے ہیں۔اللہ تعالیٰ قرآن یاک میں فرما تا ہے نماز قائم کرومیرے ذکرکے لئے یعنی مجھے یاد کرنے کے لئے۔اباگرہم نماز ہی کواچھی طرح سمجھے کراس نیت سے پڑھیں کہ ہم اللہ کو یاد کررہے ہیں تواللہ کی رضا ضرور حاصل ہوجائے گی۔نماز میں ایک تو آ دابنماز ہیں، دوسرے معرفت نماز ہے۔

حضرت یوسف بن عصامٌ خراسال کی کسی جامع مسجد میں پہنچ آپ نے دیکھا کہ وہاں ایک بہت بڑا مجمع ہے۔انہوں نے آس پاس کےلوگوں سے دریافت کیا

ترجمه: ''بامراد ہوااور فلاح یائی جس نے اپنے باطن کو یاک کیا، اپنے رب کو یاد کیا اور نماز پڑھی''۔

تو کیا ہم آ داب نماز اور معرفت نماز کے ساتھ اطاعت کرتے ہیں؟ اطاعت سے انسان برکت وسعادت سے ہمکنار ہوتا ہے۔ ذکر سے من کو پاک کر لیتا ہے۔ یعنی فلاح ظاہری اور باطنی ۔ اب ذکر میں ہر طرح کی بدنی و مالی عبادت آ جاتی ہے۔ اور عبادت نام ہی ذکر الٰہی کا ہے (یعنی اللہ کو یا دکرنے کا )۔

روایت ہے کہا کے عابدہ مورت حبان بن علال آئے پاس کھڑی تھی۔ حبان بن علال آبڑے بزرگ تھے اور ان سے لوگ مسائل کا حل دریا فت کیا کرتے تھے۔
اس عورت نے ان لوگوں کو دیکھتے ہوئے کہا" تم میں کون ہے جس سے میں ایک مسئلہ دریا فت کرسکوں "؟ لوگوں نے حبان بن علال آئی کی طرف اشارہ کرتے ہوئے کہا جو
لوچھنا ہے ان سے لوچھ لو عورت نے حبان آسے سوال کیا" سفاوت کیا ہے "؟ انہوں نے جواب دیا" خرج کرنا ، دینا ، ایٹا رکرنا"، عورت نے کہا" بہتو دنیا کی سفاوت ہے ۔
دین کی سفاوت کیا ہے "؟ انہوں نے جواب دیا" اللہ تعالی کی عبادت تنی دل سے کریں اور ایسے کریں کہ طبیعت پر گراں نہ ہو" ہو سوال کیا" اس پر تواب کی نیت
کرنی ہو سفاوت کیا ہے "؟ انہوں نے ہواب دیا" اللہ تعالی کی عبادت تنی دل سے کریں اور ایسے کریں کہ طبیعت برگراں نہ ہو " عبوت نے معالی نے ہم سے وعدہ کیا ہے کہا یک نیک
کی بدلے میں ہمیں دئن نیکیاں دی جا عمیں گی " عورت نے کہا ' سبحان اللہ'' جب ایک دے کردی لیں تو سفاوت کیا ہوئی "؟ حبان بن علال آنے اس عورت سے پوچھا
کے بدلے میں ہمیں دئن نیکیاں دی جا عمیں گی " عورت نے کہا ' تو سواوت ہو جا ہے کر دی کیا اس بات کی ہمیں شرم نہیں آئی کہ اللہ تعالی کی عرف دت اس طرح کی جائے کہا طاعت میں لذت می میں شرم نہیں آئی کہ اللہ تعالی کو ہمارے دلوں کا حال معلوم ہے اوروہ و پوجان تا ہے کہ یہ لوگ ایک چیز کے بدلے میں دوسری چیز ما نگ رہے ہیں۔ اوراس پراجر کی تیت بھی نہ ہو۔ یہ بہاں تک کہ یہ لوگ ایک چیز کے بدلے میں دوسری چیز ما نگ رہے ہیں۔ اور کہ دے کرزیادہ کی تو تع کہ رہے ہیں اور یہ کہاں گو ہو کی کہ دیا تھا کہا کہ کہاں کو اس کے بدلے میں اجرکی تو تع بھی نہ ہو۔ ما لک کی رضا دیا تھی تہ ہو۔ مالک کی رضا دین نے دوش نہ ہوگاتو حباں تعبار کی عاملے کہاں میں لذت بھی ہو، کرنے میں عراجھی آر با ہواوراس عبادت کے کرنے میں اجرکی تو تع بھی نہ ہو۔ مالک کی رضا

توبیہ مطلب ہوا ''بامراد ہواوہ جو پاک ہوا'' یعنی جس نے بھی اللہ تعالیٰ کی رضا چاہی ہمجبت اورا خلاص سے اس کی طرف قدم بڑھایا اللہ تعالیٰ اس کو ہامراد فرمادیتا ہے۔ قرآن پاک میں اللہ تعالیٰ نے سورہ بقرہ کے شروع میں فلاح پانے والوں کی ابتدائی خوبیاں اور صفات بتادیں ہیں۔رب تعالیٰ قرآن پاک کی سورہ بقرہ کے پہلے رکوع میں فرما تا ہے: (سورہ البقرہ آیت نمبر 5-1)

تر جمہ:'' بیوہ کتاب ہے جس میں کوئی شک نہیں'' پھر فرما یا''اس میں ہدایت ہے متقین کے لئے (فلاح پانے والوں کے لئے)وہ لوگ جو (اللہ تعالی پر ایمان لائے )غیب پر ایمان لائے ،نماز قائم کی ،اللہ کی راہ میں خرچ کیا۔ قیامت پر ایمان لائے یہی لوگ ہیں جواپنے رب کی طرف سے ہدایت پر ہیں اور یہی ہیں جنہوں نے

فلاح يائى۔"

دنیا کی فلاح میر کہ انہیں ہدایت کی راہ نصیب ہوگئی اور زندگی کا دستور حیات ال گیا۔ اور آخرت کی فلاح میہ ہے کہ انہیں اپنے کا موں کا پورا پورا اجرال جائے گا۔ یہ دنیا ہمارے لیے آخرت کا توشہ تیار کرنے اور فلاح یانے کے لئے بنائی گئی ہے۔ ورنہ اس دنیا کی حقیقت کیچنہیں ہے۔

روایت ہے کہ ایک شخص حضرت عیسیؓ کے پاس آیا اور خواہش ظاہر کی کہ میں آپ کے ساتھ رہنا چاہتا ہوں۔حضرت عیسیٰ علیہ السلام اس وقت سفر کے لئے نکل رہے تھے انہوں نے اسے ساتھ لے لیا۔ایک ندی کے قریب کھانا کھایا،حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے پاس تین روٹیاں تھیں دونوں نے ایک ایک روٹی کھالی ایک باقی چ گئی۔حضرت عیسلی ندی سے پانی پینے کے لئے گئے ، واپس آئے تو روٹی نہیں تھی۔حضرت عیسلی علیہ السلام نے اس سے بوچھا" روٹی کہاں گئ''؟۔اس نے کہا'' مجھے تو معلوم نہیں''۔حضرت عیسیؓ نے اس شخص کوساتھ لیااور چل پڑے۔راہتے میں حضرت عیسیؓ کوایک ہرنی ملی اس کےساتھ دو بیچے تھے حضرت عیسیؓ نے ایک بیچ کو بلایا۔وہ حضرت عیسیؓ کے پاس آ گیا۔ آپؓ نے اسے ذبح کیاوراس کا گوشت کا ٹا۔اسے بھونااوراس شخص کے ساتھ مل کرتناول فرمایا۔ پھراس ذبح کئے ہوئے بیچے سے کہا'' قم باذن الله''وصحیح سالم ہو گیااور کھڑا ہوکر جنگل کی جانب چل دیا۔اب حضرت عیسلیؓ نے اپنے ساتھی ہے کہا" قشم ہےاس ذات کی جس نے ہمیں میں بجرہ و دکھلایا۔ یہ بتا کہ روٹی س نے کھائی"؟اس نے کہا" مجھےتومعلومنہیں"۔ پھرحضرت حضرت عیسیؓ اس کو لے کرآ گے بڑھے،آ گے ایک جنگل تھا۔حضرت عیسیؓ نے وہاں یرمٹی کا ایک ڈھیر جمع کیااور پھر کہا"اللہ کے تکم سے سونا ہوجا"۔وہ سارا ڈھیرسونا بن گیا۔حضرت عیسیؓ نے اس کے تین جھے کئے اوراس آ دمی سے کہا''ایک تیرااورایک میرااورایک اس کاجس نے وہ روٹی کھائیتھی''۔وہ مخض فوراً بول اٹھا'' روٹی تومیں نے کھائیتھی''۔حضرت عیسیؓ نے کہا" یہساراسونا توہی لے لے"۔ یہ کہدکرحضرت عیسیؓ آ گےنکل گئے۔اس شخص نےسونا یانے کی خوشی میں ان کی طرف دیکھا بھی نہیں۔ابھی پثخص سونا سمیٹ ہی رہاتھا وہاں دوڈا کوآ گئے۔ان دونوں نے اس سے یوچھا" یہ تیرے پاس کیا ہے"؟اس نے کہا " کچھنیں" -لیکن انہوں نے اس کے ہاتھ سے سونا لے لیا تواس شخص نے کہا" چلیں ہم تینوں اس سونے کے تین جھے کر لیتے ہیں اورایک ایک تینوں لے لیتے ہیں" وہ راضی ہو گئے ان میں سے ایک نے کہا" پہلے شہر سے کھانا لے آئیں ، کھانا کھا ئیں پھرسونا نقشیم کریں گے اور شہر سے اس سونے کے رکھنے کے لئے بھی کچھے کپڑا وغیرہ لے آئیں گے"۔اُن میں سے دو لوگ وہاں جنگل ہی میں رہے اورایک شخص کھانا لینے گیا۔کھانا لیتے وقت اسے خیال آیا کہ کیوں نہ میں اس کھانے میں زہر ملا دوں اس طرح ساراسونا مجھے ہی مل جائے گا۔اس نے ایساہی کیا۔ادھر جنگل والے دونوں ساتھیوں نے کہا" تین کے بچائے دوجھے کرتے ہیں وہ آ دمی جیسے ہی کھانا لے کرآئے گااس کوفوراً ماردیں گے"۔اورانہوں نے ایباہی کیا جیسے ہی بازار والاشخص آیا نہوں نے آؤد یکھا نہ تا و فوراً دونوں نے اس کا گلہد بادیااور بڑے مزے سے کھانا کھانے بیٹھ گئے اور کھانا کھاتے ہی یہ دونوں بھی پہلے کے باس پہنچ گئے ۔تھوڑی ہی دیر کے بعد حضرت عیسیٰ وہاں پر پہنچ گئے انہوں نے سونے کا ڈھیر اوران تینوں کو وہاں مردہ دیکھا تو کہا '' پیہے دنیا'' تو دنیار بنے کی جگنہیں۔نہ ہی دل میں رکھنے کی چیز ہے۔ بیتوبس بقدرضرورت ہاتھ میں رکھنے کی چیز ہے۔دل میں توبس ہروقت رضائے الہی کی تمنارضائے ۔ الہی کی جستجور ہے۔

لا کچی حرص ، اور حصول دنیا ، فلاح کے راستے میں بہت بڑی رکاوٹیں ہیں اور سیحے فرما یا اللہ تعالیٰ نے "لَا يَفْلِح الْمُحْوِ مِيْنْ" ترجمہ: "گناہ گار فلاح نہ پائیں گے "۔ اطاعت الٰہی میں پختیوں کو برداشت کرنا اور ہر حالت میں مالک کی رضا کو تلاش کرنا ، زیادہ آسان ہے اُس محشر کے دن کی تختی ہے جس میں عذاب کی شدت اور حدت دونوں زیادہ ہوں گی۔ ہمیں غور کرتے رہنا چاہیے کہ اس چھوٹی سی دنیا میں اس بڑے دن کے لیے توشہ تیار کرنا ہے جو بچاس ہزار برس کا ہوگا۔

ترجمہ:"وہ عذاب اس دن ہوگا جس کی مقدار بچپاس ہزار برس ہے"- (سورہ المعارج، آیت نمبر 4)

چنانچے حدیث شریف میں ہے کہ' جب نی کریم خاتم النبیین علیقہ سے قیامت کے اس دن کے بارے میں سوال کیا گیاتو آپ خاتم النبیین علیقہ نے فرمایا'' قسم ہے اس ذات کی جس کے قبضے میں میری جان ہے وقت میں وہ دنیا میں اپنی اس ذات کی جس کے قبضے میں میری جان ہے وہ چپاس ہزار برس کا دن مونین کو (فلاح پانے والوں کو) اتنا ہلکا تصور اور تھوڑ اسامعلوم ہوگا جتنے وقت میں وہ دنیا میں اپنی فرض نماز اداکرتے ہیں'۔ (منداحمد، حدیث نمبر 13080)

اے انسان اس دن کے لئے فلاح پکڑجس دن کوئی کسی کے کام نہ آئے گا۔ کیونکہ جب تک زندگی میں سانس باقی ہے صرف اس وقت تک معاملہ ہمارے اختیار میں ہے۔ یاعنان استعداد ہمارے ہاتھ میں ہے۔ ان چھوٹے دنوں میں اس بڑے دن کے لئے پچھرکرلیں تو اس دن حسرت ندر ہے گی،ندامت ندر ہے گی۔اے انسان اس دن کی تیاری کر لے جس کی شان بڑی ہے۔ زمانہ دراز ،تھم زبر دست،اور وعدہ قریب آلگاہے۔اس روز ہڑخض اپنی کی ہوئی نیکی اور بدی اپنے سامنے یائے گا۔ قرآن پاک سورۃ الحشر،آیت نمبر 18 میں ارشاد خداوندی ہے:'' جلدہی انسان دیکھ لےگا کہ اس کے ہاتھوں نےکل کے لئے کیا بھیج رکھا ہے''۔
وہکل جس میں ہرانسان کی زبان گونگی ہوجائے گی۔ہاتھ پاؤل جسم کے اعضاء بولیں گے۔وہ دن ایسا ہے جس کے مم نے آپ خاتم النبیین علیقی کو بوڑھا کر دیا تھا۔حضرت ابو
کبر ٹانے ایک دن آپ خاتم النبیین علیقی سے کہا'' یا رسول اللہ خاتم النبیین ساٹھائیکٹی میں دیکھ رہا ہوں کہ آپ خاتم النبیین ساٹھائیکٹی بوڑھے ہو گئے ہیں''؟ آپ خاتم
النبیین علیقی نے فرمایا''ہاں مجھ کوسورہ ھوداور اس جلیبی (سورہ واقعہ،سورہ مرسلات،سورہ تمس اورسورہ عم یتساءلون) نے بوڑھا کر دیا ہے''۔(مشکوۃ المصابح،حدیث نمبر
5354-5353)

قرآن پاک کے الفاظ زبان سے اداکرتے وقت اگرہم ان کے مطلب پرغورکرتے تو قریب تھا کہ ہمارے پتے بھٹ جاتے ۔لیکن ہم نے صرف اور صرف زبان کی حرکت ہی پراکتفا کیا اور قرآن پاک کے ثمرات سے محروم ہو گئے۔جولوگ قرآن پاک کے معنوں پرغورکرتے ہیں انہیں معلوم ہوجا تا ہے کہ فلاح کن امور میں پوشیدہ ہے؟۔روایت ہے کہ:

حضرت ذوالقرنین کا گزرایک ایسی قوم پر ہوا کہ جن کے پاس دنیا کی چیزوں میں سے پچھ بھی نہ تھاان کے رہنے کا طریقہ یہ تھا کہ انہوں نے قبریں کھودر کھیں تھیں سیج کوان میں جھاڑو دیتے ان کوصاف کرتے دن میں ان کے پاس نمازیں پڑھتے ، ہروقت اللہ کا ذکر کرتے اللہ تعالیٰ کی قدرت سے ہوشتم کا ساگ ان کے اردگر د ا گا ہوا تھا۔ بیلوگ جانوروں کی طرح ساگ کو کھاتے اورا پنی خوراک اسی کو جانتے ۔حضرت ذوالقرنین نے ان کے پاس اپناایک ایلی بھیجا اوران کے سردار کو بلوا یا۔ان کے سردارنے جواب دیا'' مجھےان سے کوئی غرض نہیں جس کو مجھ سے غرض ہے وہ میرے پاس آ جائے''۔حضرت ذوالقرنین نے کہا" وہ پیچ کہتا ہے"۔خوداس کے پاس آئے اور کہا'' میں جوتمہارا حال دیکھ رہا ہوں ایباد نیامیں، میں نے کسی کا حال نہیں دیکھاتمہارے پاس رہنے کے لئے مکان نہیں، پیننے کے لئے یوشاک نہیں، کھانے کے لئے غذا عین نہیں؟ تم نے یہ چیزیں حاصل کرنے کی کوشش کیوں نہ کی "؟اس نے جواب دیا ' نہم نے اسباب دنیا کواس لئے برا جانا کہ جس کے یاس دنیا آتی ہے وہ اس میں اضافے کی فکر میں رہتا ہے اور وہ اس میں غرق رہتا ہے ( دنیاسمیٹنے میں )'' آپ نے بوچھا" بیقبریں کیوں کھودر کھی ہیں تم لوگ ہرضج ان کوصاف کرتے ہواوران کے یاس نمازیں پڑھتے ہو''۔اس نے کہا"اس لئے کہا گردنیا کی طبع پیدا ہوتو قبرد کھے کررک جائیں اور کمبی امیدیں دل سےاتر جائیں کہاب قبر میں اتر نے میں زیادہ دیز ہیں ا ہے"۔حضرت ذوالقرنین نے کہا" یہ ساگ کیوں کھاتے ہو؟ چویایوں کو کیوں نہیں یالتے؟ کہان کا گوشت اور دودھ استعمال کرتے اوران کواپنی سواری کے لئے استعمال کرتے''۔اس نے کہا''اے ذوالقرنین ہماینے بیٹوں کو جانوروں کی قبرین نہیں بنانا چاہتے۔ساگ یات سے ہمارا گزارہ ہوجا تاہے۔آ دمی کی اتی مخضر زندگی کے لئے بیاد نیا چیزیں کافی ہیں۔ویسے بھی اے ذوالقرنین گلے سے اترتے ہی سب چیزیں ایک جیسی ہوجاتی ہیں'' پھراس نے ہاتھ بڑھا کرحضرت ذوالقرنین کے پیچھے سے ایک کھویڑیا ٹھائی اورحضرت ذوالقرنین کی طرف دیکھتے ہوئے ان سے سوال کیا" آپ کومعلوم ہے بیکھویڑی کس کی ہے"؟ حضرت ذوالقرنین نے جواب دیا" نہیں"۔ اس نے کہا" پیز مین کا بادشاہ تھا۔اللہ تعالیٰ نے اس کوحا کم بنایا اوراس نے سرکشی اورظلم کواپنا شعار بنایا۔ پھرایک وقت آیا کہ اللہ تعالیٰ نے موت کواس پرمسلط کر دیا۔اللہ تعالی واس کے تمام عمل معلوم ہیں۔ قیامت کو بیا پنے اعمال کا بدلہ یائے گا"۔ پھرایک اور کھو پڑی اٹھا کر کہا"اس کوجانتے ہو"؟ آپ نے فرمایا" نہیں"اس نے کہا" بیجی ایک بادشاہ تھا یہاں کے بعد ہوا۔اس نےلوگوں کےساتھ تواضع ، عاجزی اور عدل وانصاف کا برتاؤ کیا۔اللہ نے اس کےمل بھی گن رکھے ہیں۔ یہ بھی قیامت میں اپنے اعمالوں کا پورا بدلا پائے گا۔ کیونکہ بےشک اللہ انتظار میں ہے"۔ پھرحضرت ذوالقرنین کےسر کی طرف دیکھتے ہوئے کہا" اے ذوالقرنین پیکھویڑی بھی ان دونوں کھو پڑیوں کی طرح ہوجائے گی۔تو جو کچھ کیا کرتا ہے تحل سے کیا کر"۔آپ نے فرمایا "اگرتو میرے ساتھ چلےتو میں تجھےا پنانائب سلطنت اپناوزیرا پنامشیر بناؤں"۔ اس نے جواب دیا" میں اورآ پ ایک جگہ پرنہیں رہ سکتے" - آپ نے یو چھا" کیوں"؟ اس لئے "تمامآ دمی آپ کے دشمن ہیں اورمیر بے سارے دوست ہیں"۔ آپ نے یو چھا" وہ کیسے"؟اس نے جواب دیا" آپ کے پاس ملک ہے، دینارودرہم ہیں میرے پاس تو کچھ بھی نہیں ہے۔انسان طبع اور حرص کا بندہ ہوتا ہےاس لئےسب آپ کے دشمن اور میرے دوست ہیں۔میرا دشمن کوئی کیوں ہوگا" ؟ یہ باتیں حضرت ذوالقرنین نے سنی اور علیک سلیک کے بعد وہاں سے اٹھ کھڑے ہوئے - آپ ہمیشہ اس کی ہاتوں کو ہاد کرتے اوران سے عبرت بکڑتے تھے۔

> توسورة سم میں اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے: قَدُ اَفْلَحَ مَنْ زَکُهَا (سور ٥ الشمس آیت نمبر ۹) ترجمہ:"مرادکو پہنچا(فلاح یائی) جس نے اپنے نفس کوسنوارا۔اورساتھ ہی ہیجی بتادیا کہ جس نے ایسانہ کیا"۔

(سورهالشمس آيتنمبر 10)

وَ قَدُخَابَ مَنُ دَسُّهَا

ترجمه":اورنامرادہوا( فلاح نہ پائی)جس نے اپنے فنس کوخاک میں ملایا"۔

یہ ہے وہ بیش بہانصیحت جوقر آن پاک نے نبی کی وساطت سے انسان کو دی۔ ہمارے پاس وقت بہت کم ہے۔ 60,50 سال کی زندگی ہے ہی کتنی؟ ایک مرتبر حضرت علی سے سی نے یوچھا" قریب کیاہے"؟ آپ ٹے جواب دیا''قیامت'' کہا" قریب ترکیاہے"؟ آپ ٹے جواب دیا''موت''یوچھا" عجیب کیاہے"؟ آبٌ نے کہا'' دنیا'' کہا" عجیب ترکیا ہے "؟ آبٌ نے کہا'' طالب دنیا''یوچھا" واجب کیا ہے"؟ آبٌ نے فرمایا''توبہ' کہا" واجب ترکیا ہے"؟ آبٌ نے فرمایا''گناہ كِنُوراً بعدتوبه ' يوچها"مشكل كياہے "؟ آپ تغفر مايا' ' قبر ميں اترنا' ' يوچها"مشكل تركياہے "؟ فرمايا" بغيرا عمال كے قبر ميں اترنا"-

ہم مسلمان ہیں ۔مسلمان کسی مشکل سے نہیں گھبرا یا کرتا۔اس لئے اس دنیا میں عمل کرنا ہی کمال ایمان ہے۔ یا در کھیں ایمان بغیراعمال کے کچھنہیں اور اعمال بغیرعقیدے کے کچھنیں۔فلاح اعمال کے ساتھ مخصوص ہے اور اس کے لئے ایمان ضروری ہے۔لیکن کن کے اعمال کے ساتھ؟

(سورهالمؤمنون، آیتنمبر1) قَدْاَفْلَحَالْمُنُومِنُونَ ترجمه: "فلاح یاکی مومنین نے"-

توفلاح یائی ایمان والے نے۔آگے اللہ تعالی فرما تاہے

ترجمہ:"فلاح یائی جنہوں نے باطن کو یا ک کیا۔ ( یعنی نفس کوسنوارا )۔''

(سور ١٥ الاعلى آيت نمبر 14) قد أَفْلَحَ مَنْ تَز كُي

آ گےاللہ تعالیٰ فرما تاہے:

(سور ١٥ الاعلى آيت نمبر 15) وَذِكَرَ اسْمَرَ بِهِ فَصَلِّي ترجمه: "اورركاذكركيااورنمازيرهي" ـ

توپوري آيت دورباره ديکھيں: (سو ر ١١٧علي ، آيت نمبر 14,15) قَدُ ٱفْلَحَ مَنْ تَزِكُي وَ ذَكَرَ اسْمَ رَبّه فَصَلَّى

ترجمہ:''بامراد ہواوہ (فلاح یائی اس نے ) جنہوں نے اپنے باطن کو یا ک کیا۔اینے رب کو یا در کھااور نمازیڑھتے رہے"۔

یہ آیت گھڑی دو گھڑی کی نہیں ہے بلکہ مونین کی پوری زندگی پرمحیط ہے۔ کیونکہ ایمان صرف زبان سے کلمہ پڑھ لینے کا نام نہیں ہے۔ بیاللہ تعالیٰ کی ہتی کواپنی زندگی بنالینے

کانام ہے۔

یاً یا تنا گر ز مین کی تہہ میں اُ تر کے سو یا اُٹھ کمنداُ وج ثریایہ ڈال دے یا اتنا کھیل موج سے طو فان خو د تچھے کر دیے غریق آب یا ہا ہراُ چھال دیے

## شان کریمی

قرآن پاک کلام الہی ہے۔ قرآن پاک مخلوق نہیں ہے۔ قرآن پاک خالق کا کلام ہے۔ خالق کے اندر سے باطن سے نکل کرآنے والی چیز ہے۔ ہم جتنااس پر غور کریں گے اس کے معنی اور مطالب ہم پر واضح ہوتے چلے جائیں گے۔ ایک عام آدمی کی توحیثیت ہی کیا ہے۔ مفسرین اور مجتہدین نے ل کراس پرغور وخوش کر کے اس کے معنی اور مطالب ہم پر واضح ہوتے چلے جائیں گے۔ ایک عام آدمی کی توحیثیت ہی کیا ہے۔ میدہ سمندر ہے کہ اس میں غوط لگانے والے کے ترجے اور تفاسیر کھیں ۔ لیکن کوئی مجتہدیا مفسر پنہیں کہ سکتا کہ مجھے قرآن پاک کے مطالب پر مکمل آگہی نصیب ہوگئی ہے۔ میدہ سمندر ہے کہ اس میں غوط لگانے والے فوط لگا کر موتی نکالے رہیں گے لیکن اس کی تہہ تک نہ تو پہنچ سکیں گے اور نہ ہی اس سمندر کے موتیوں میں کوئی کی آئے گی ۔ ہرآنے والے کو ایک حد تک ہوتی نہیں ہوگا۔ اس لیے کہ خالق کا کلام ہے۔ ہم مخلوق کے دوسرے کو اس سے اگلی حد تک اور تیسرے کو اس سے اگلی حد تک اور قبر سے کو قرآن یا کہ ہمیں غور و فکر کرنے کی دعوت دیتا ہے۔

اگرہم غورکریں توایک دانہ گذم سے انسانی غذا کے لیے 920 دانے پیدا ہوتے ہیں۔ یعنی اگر زمین میں ایک من یا سوامن نے ہو یا جائے توانسانی غذا کے لیے چالیں سے پچاس من گذم حاصل ہوجاتی ہے۔ تو بیسب کرنے والاکون ہے؟ جوایک ماں کی طرح ہماری ہر ہرضرورت کا خیال رکھتا ہے۔ اس نے ہمارے لیے دنیا میں ہر طرح کا رزق فراہم کیا۔ اس نے اونٹ ، گائے ، بھیڑ بکری ، مرغی ، بٹیر کا گوشت ہم پر حلال کیا۔ ان میں سے جوہمیں بھائے ہم اسے استعمال کریں۔ اس نے تمام جانوروں پر ہمیں قدرت دے دی کچھ کوہم کھاتے ہیں اور پچھ پر ہم سواری کرتے ہیں۔ اس نے زمین سے طرح طرح کا رزق نکا لا اور پھر طرح کرے کے کہیں پیدا کئے۔ زمین میں جس قدر رزق اور پھل ہیں ہم ان کی گنتی نہیں کرسکتے۔

سورہ النحل، آیت نمبر 69-66 میں فرمان الہی ہے: ترجمہ: ''دیکھوچو پایوں میں تمہارے لیےغور کرنے اور نتیجہ نکا لنے کی کتنی عبرت ہے۔ (ہم)ان کے جسم میں خون اور کثافت سے دودھ پیدا کرتے ہیں۔ جو پینے والوں کے لیے بہترین مشروب ہے۔ کھجور، انگور جس سے سرور (فرحت بخش) اور انچھی غذا دونوں طرح کی چیزیں ماصل ہوتی ہیں۔ بلاشبہ اس بات میں باشعور لوگوں کے لیے بڑی نشانی ہے۔ اور تمہارے پروردگار نے شہد کی کھی کی طبیعت میں یہ بات ڈال دی ہے کہ پہاڑوں میں درختوں میں اور ان کی ٹہنیوں میں جو اس غرض سے بلند کی جاتی ہیں کہ اپنے لیے گھر بنا کیں، پھر ہر طرح کے پھلوں سے رس چوسیں پھر اپنے پروردگار کے تھم اے بڑی طریقے سے کامل فرما نبرداری کے ساتھ گامزن ہوں۔ اس کے جسم سے مختلف رنگوں کا رس نکاتا ہے۔ جس میں انسان کے لیے شفا ہے۔ بلا شبہ اس میں تم لوگوں کے لیے بڑی نشانیاں ہیں (ان لوگوں کے لیے بڑی)۔

سورہ واقعہ، آیت نمبر 73-63 میں اللہ تعالی فرما تا ہے: ترجمہ: ''کیاتم نے اس بات پرغور کیا کہ جوتم کاشت کاری کرتے ہو۔ اس کوتم اگاتے ہو یا ہم چاہیں تواسے چوراچورا کردیں اور تم صرف ہے کہنے کے لیے رہ جاؤ کہ ہمیں تواس نقصان کا (صرف) تا وان ہی نہیں دینا پڑے گا بلکہ ہم تواپن محنت کے سارے فائدوں سے محروم ہوگئے ہیں۔ یہ بات بھی تمہارے سامنے ہے کہ جو پانی تم پیدا کی ہے یا اس نعمت کے لیے ضروری نہیں ہے کہ تم اللہ تعالی کاشکر اواکرو۔ یہ بات بھی تمہارے سامنے ہے کہ جو آگتم سلگاتے ہو۔ اس کے لیے کلڑی تم نے پیدا کی ہے یا ہم کررہے ہیں۔ اور اسے (آگ کو) مسافر کے لیے فائدہ بخش بنادیا''۔

سورہ واقعہ، آیت نمبر 61-58: ترجمہ:'' کیاتم نے اس بات پرغور کیا ( بھلا دیکھاتم نے ) جوپانی تم ٹرکاتے ہو بھی خیال کیا کہ اس کوتم پیدا کرتے ہویا ہم پیدا کرتے ہیں؟ اور ہم نے تمہارے لیے موت کومقرر کر دیا ہے۔ اور ہم اس سے عاجز نہیں ہیں کہ تہمیں یہاں سے کہیں اور لے جائیں اور تمہاری جگہ کوئی اور مخلوق جوتم ہی جیسی ہو بسادیں''۔

سورہ النباء،آیت نمبر 16 - 6 میں اللہ تعالی فرما تا ہے: ترجمہ: ''کیا ہم نے زمین کو بچھونا اور پہاڑوں کو میخین نہیں بنایا۔ اور تم کو ہم نے جوڑا جوڑا بنایا اور کیا ہم نے زمین کو بچھونا اور پہاڑوں کو کمائی کا وقت اور تمہارے اوپر سات سخت آسان بنائے نے تمہاری نیند کو تمہاری تھکا وٹ دفع کرنے کا طریقہ نہیں بنایا اور بنایا ہم نے رات کو اوڑھنا (آرام کرنا) اور دن کو کمائی کا وقت اور تمہارے اوپر سات سخت آسان بنائے (حجوت بنائی) پھر سورج کوروشنی اور گرمی کے لیے پیدا کر دیا (اور پھر ہم نے تمہارے لیے) پانی بھرے بادلوں سے پانی کا ریلا اتارا۔ تا کہ ہم اس سے اناج اور سبزہ نے لیے ایک بھر سے بیٹھ تمہارے لیے کیا ہے )''۔

سورہ طلاق، آیت نمبر 12: ترجمہ: ''اللہ وہ ہے جس نے سات آسان اور سات زمینیں بنائیں اور ان کے درمیان اللہ تعالیٰ کے احکام نازل ہوتے رہتے ہیں

اورسب كاانتظام با قاعدہ ہوتار ہتاہے بیاس لیے كہتم جان لوكه اللہ ہر چیز كرسكتاہے اور اللہ كے علم میں ہر چیز ہے'۔

سورہ انتخل،آیت نمبر 11: ترجمہ: ''وہی تمہارے فائدے کے لئے آسان سے پانی برساتا ہے جسے تم پیتے بھی ہواوراس سے اُگے ہوئے درختوں کوتم اپنے جانوروں کو چراتے ہو۔اس سے وہ تمہارے لئے بھی اورزیتون اور کھجوراورانگوراور ہوشم کے پھل اگا تا ہے۔ بے شک ان لوگوں کے لئے تواس میں بڑی نشانی ہے جوغور و فکررتے ہیں۔اسی نے رات دن اور سورج چاند کو تمہارے لئے تا بع کردیا ہے اور ستارے بھی اسی کے تکم کے ماتحت ہیں۔ یقیناً اس میں عقلمندلوگوں کے لئے کئی ایک نشانیاں موجود ہیں'۔

#### مزيدغوركرنے كے لئے اللہ تعالى اپنے بندوں سے سوال كرتا ہے:-

1- سورہ پونس، آیت نمبر 32-31 میں فرمان الہی ہے: ترجمہ: ''وہ کون ہے جو آسان سے اور زمین سے تمہیں روزی پہنچا تا ہے؟ وہ کون ہے کہ تمہار استنا اور دیکھنا اس کے قضے میں ہے؟ وہ کون ہے جو زکالتا ہے زندگی کوموت سے اور زکالتا ہے موت کوزندگی سے؟ وہ کون ہے جو تمام کا موں کی تدبیر کرتا ہے؟''یقینا وہ اعتراف کریں گے کہ وہ اللہ ہے۔اے پیغیبر (خاتم النبیین سل اللہ ہے۔اے پیغیبر (خاتم النبیین سل اللہ ہے۔اے پیغیبر (خاتم النبیین سل اللہ ہے۔ اسے بیغیبر کی کہ کھرکیوں نہیں ڈرتے؟ ہاں بے شک بیاللہ تعالیٰ بی ہے جو تمہار اپروردگار ہے اور جب بیت ہے تو حق کے ظہور کے بعدا سے نہ ماننا گرائی نہیں تو اور کیا ہے؟ تم کہاں جارہے ہو؟۔

2۔ سورہ انمل، آیت نمبر 60 میں اللہ تعالی فرما تا ہے: ترجمہ:''وہ کون ہے جس نے آسانوں اور زمینوں کو پیدا کیا اورجس نے آسان سے پانی برسایا۔ پھراس سیرانی سے خوش نماباغ اگائے۔ حالانکہ یہ بات تمہارے بس کی نہیں تھی کہ باغوں میں درخت لہلہاتے کیا اللہ تعالیٰ کے سواکوئی دوسرا معبود بھی ہے؟ مگریہ وہ لوگ ہیں جن کا شیوہ جت اور کجے روی ہے''۔

3۔ سورہانمل،آیت نمبر 61 میں فرمان الٰہی ہے: ترجمہ:''اچھابتاؤوہ کون ہے جس نے زمین کوزندگی کا مستقر بنادیا؟اس میں نہریں جاری کردیں اور پہاڑ بلند کردیئے۔ دودریاؤں میں دیوار حائل کردی۔کیااللہ تعالیٰ کےساتھ دوسرا کوئی معبود بھی ہے؟ مگران لوگوں میں اکثر ایسے ہیں جونہیں جانتے''۔

4۔ سورہ انمل، آیت نمبر 62: ترجمہ:''اچھا بتاؤوہ کون ہے جو بے قراروں کے دلوں کی پکارکوستا ہے؟ جب کہوہ ہر طرف سے مایوس ہوکراسے پکارتے ہیں اوران کا دکھ ٹال دیا ہے۔اوراللہ تعالیٰ نے تنہیں اس زمین کا جانشین بنایا۔کیااللہ تعالیٰ کے سوادوسرابھی کوئی معبود ہے؟ بہت کم ایسا ہوتا ہے کہتم تھیجت بکڑتے ہو''۔

5۔ سورہ انمل،آیت نمبر 63: ترجمہ:''اچھا بتاؤوہ کون ہے جوصحراؤں اورسمندروں کی تاریکیوں میں تمہاری راہ نمائی کرتا ہےاوروہ کون ہے جو باران رحمت سے پہلے خوشخبری دینے والی ہوائیں چلاتا ہے۔ کیااللہ تعالیٰ کے ساتھ دوسرا کوئی معبود بھی ہے؟ اللہ تعالیٰ کی ذات اس شرک سے پاک اورمنزہ ہے کہ یہ جولوگ اس معبودیت میں شرک طبح ہوائے ہیں۔ شرک طبح ہوائے ہیں۔

6۔ سورہ انمل، آیت نمبر 64: ترجمہ: ''اچھا بتاؤوہ کون ہے؟ جو مخلوق کی پیدائش شروع کرتا ہے پھراسے دہرا تا ہے؟ اوروہ کون ہے جوز مین اور آسان سے تہمیں رزق دیتا ہے؟ کیااللہ تعالیٰ کے ساتھ کوئی دوسرامعبود بھی ہے؟ اے پیغمبر (خاتم النہیین صلافی پیلی) کہدد سیجے کہ اگرتم سیچے ہوتو دلیل پیش کرؤ'۔

ہماراسب سے بڑالمیہ بیہ ہے کہ ہم میں سے 99 فیصدلوگ بائی چانس مسلمان ہیں۔ ہمیں تو یہ بھی معلوم نہیں ہوتا کہ ہمیں کلمہ کس نے پڑھایا تھا(یا دکروایا تھا) ماں نے ، باپ نے دادا، دادی میں سے کسی نے۔اور تعجب کی بات بیہ ہے کہ ہم اس مسلمان ہونے پرفخر کرتے ہیں جس مسلمانی میں ہمارا کوئی حصہ نہیں ہے۔اللہ تعالیٰ نے ہمیں مسلمان کے گھر پیدا کردیا اور ہم مسلمان ہوگئے۔ ہم نے کلمہ کا اقرار کیالا الہ الا اللہ محمد سول اللہ

یا قرار بچین میں ہی ہم نے کرلیا۔ یہ اقرار اقرار بلسان ہے۔ لینی زبان سے اقرار ، جن کے ساتھ ہی نماز ، روزہ ، زکوۃ ، ذکروغیرہ ہم پر لازم ہو گیا گو یا ہم اسلام لے آئے۔ لیک اس کے ساتھ ہی ہمیں معلوم ہونا چا ہیے کہ ہم نے ایک بہت بڑا اقرار کیا ہے۔ ( لا الدالا اللہ محمد رسول اللہ ) ' دنہیں کوئی معبود مگر اللہ اور حضرت محمد خاتم النہیین سل پھڑا ہے ہوہ ہم سے کیا چا ہتا ہے؟ کیا کرنے کو حضرت محمد خاتم النہیین سل پھڑا ہا ہے وہ ہم سے کیا چا ہتا ہے؟ کیا کرنے کو کہتا ہے؟ کوئی چیزیں پیندفرما تا ہے؟ کن چیزوں کونا پیندفرما تا ہے؟ کن چیزوں کونا پیندفرما تا ہے۔ اور اس نے ہمارے لیے کیا احکام دیۓ ہیں۔؟ کیا حلال اور کیا حرام کیا ہے؟۔

یہ تمام چیزیں کہاں سے معلوم ہوں گی؟اں محبوب کی کتاب سے یعنی قرآن پاک سے توکلمہ لاالہ الااللہ کا زبانی اقرار تو کرلیالیکن تصدیق بالقلب اس وقت تک نہیں ہوگا جب تک ہم پورے قرآن پاک کوکم از کم ایک مرتبہ تر جمد سے نہ پڑھ لیں۔اور پوری سیرت مبار کہ کا ایک مرتبہ مطالعہ نہ کرلیں۔اس کا مطلب کوئی میہ نہ نکال لے کہ پورے علوم کا جامع ہونا ضروری ہے۔ہم نے لفظ استعال کیا کہ کم از کم ایک مرتبہ مطالعہ جس سے مندرجہ بالا تمام سوالات کے آسان ترین جواب ہمارے سامنے آجائیں۔ دین کا اتناعلم حاصل کرنا فرض مین ہے۔فرض مین ہرمسلمان کے لیے ضروری ہے۔ پوراعلم حاصل کرنا فرض کفاریہ ہے۔فرض کفاریہ ہے۔فرض کفاریہ ہے۔فرض کفاریہ ہے۔ماز جناز وفرض کفاریہ ہے۔اعتکاف فرض کفاریہ ہے وغیرہ۔

نی کریم خاتم النبیین علیقیہ کے دور میں منافقین بھی نبی کریم خاتم النبیین صلّ اللّٰه اللّٰہ کے سامنے کلمہ پڑھتے تھے۔نماز ،روزہ کرتے تھے اور کہتے تھے''اے محمد خاتم النبیین صلّ اللّٰه اللّٰہ ہم ایمان لے آئے ہیں'' کیکن اللّٰہ تعالیٰ نے ان کے بارے میں فرمایا: (سورۃ الحجرات، آیت نمبر ۱۴)

ترجمہ: ''اے محد (خاتم النہیین سلافی آیکی ) میر کہتے ہیں ہم ایمان لے آئے ان سے کہو کہ میرای لائے میصرف اسلام لائے ہیں۔ ایمان تواہمی ان کے دلوں میں اتر اہی نہیں ہے'۔

گویااسلام زبان سے اقراراورایمان دل سے یقین کا نام ہے۔جولوگ قرآن پاک کوتر جمہ سے پڑھتے ہیں ان کوجلد ہی علم ہوجا تا ہے کہ جوہستی قرآن پاک میں بیر کہ رہی ہےوہ کون ہے؟ جس نے ایسااورایسا کیا ہے۔وہ خود ہی بتا بھی رہی ہے کہ وہ کون ہے؟۔

سورہ لقمان، آیت نمبر 10 ترجمہ: ''اوروہی توہے، جس نے آسان سے یانی اتاراجس کے ذریعے ہوشم کے اعلیٰ جوڑے پیدا کئے''۔

سورهالاعراف،آیت نمبر 189 ترجمه:''وہی توہےجس نے تخلیق کیا تمہیں نفس واحدسے پھراسی سے اس کا جوڑا بنایا''۔

سوره لیسین، آیت نمبر 36 ترجمه: '' پاک ہے وہ ذات جس نے خلیق کیا جوڑوں کی صورت میں ۔ان چیزوں میں جنہیں زمین اگاتی ہے اورخودان کے نفسوں میں اوران چیزوں میں جن کاوہ علم نہیں رکھتے''۔

سورہ روم، آیت نمبر 21 ترجمہ:'' اوران نشانیوں میں ایک نشانی ہے ہے کہ تمہارے لیے تمہارے ہی جنس سے جوڑے بنائے کہ آرام پاؤاور تمہارے درمیان محبت اور رحمت پیدا کی ۔اس میں نشانیاں ہیں ان لوگوں کے لیے جو نظر کرتے ہیں'۔

سورہ انعام آیت نمبر 2 شک کرتے ہو'۔

سورہ کہف، آیت نمبر 49 ترجمہ:'' کوئی جھوٹی سے جھوٹی اور بڑی بات الین نہیں ہے قر آن نے جس کی وضاحت نہ کی ہؤ'

الله تعالى نے سورہ فاتح آیت نمبر 1 میں فرمایا: ترجمہ: "تمام تعریفیں اللہ کے لیے ہیں جوتمام عالمین کارب ہے "۔

سورها نبیاء، آیت نمبر 107 میں فرمایا: ترجمہ: ''اور ہم نے آپ کوتمام عالمین کے لیے رحمت بنا کر بھیجا''۔

تواللہ تعالیٰ بحیثیت خالق کے رب العالمین ہے۔ یعنی ہماری دنیا کی طرح کروڑوں دنیا ئیں اور ہیں ان میں بسنے والی مخلوق جن ، انس، حیوانات ، نبا تات ، جادیات کے لیے اللہ تعالیٰ آسان سے رزق اتارتا ہے۔ یہاں پر رزق سے مراد خالی روٹی ہی نہیں ہے بلکہ رزق سے مراد ، بچپن ، جوانی اور بڑھا پے کے تقاضوں کے مطابق وسائل کا ایدا کرنا۔ اللہ تعالیٰ بحیثیت ذات ان تمام اوصاف سے ماورا ہے۔ جو مخلوق میں ہیں۔ اللہ تعالیٰ بحیثیت ذات ان تمام اوصاف سے ماورا ہے۔ جو مخلوق میں ہیں۔ اللہ تعالیٰ بحیثیت ذات ان تمام اوصاف سے ماورا ہے۔ جو مخلوق میں ہیں۔ اللہ تعالیٰ بیتا ہے جبکہ مخلوق بے مثال نہیں ہے۔

اللہ تعالیٰ کوئسی کی احتیاج نہیں (ضرورت نہیں، محتاجی نہیں ) جبکہ مخلوق محتاج ہے، اللہ تعالیٰ کسی کا باپ نہیں، کسی کی اولا زمیں اور اللہ تعالیٰ کا کوئی خاندان نہیں۔ اس نے پوری کی پوری تعریف خود سورہ اخلاص میں بیان کردی ہے۔وہ سب کچھ ہے۔اس نے سب کچھ کیا ہے اور وہی سب کچھ کرسکتا ہے۔

الله تعالیٰ نے اپنی رضااورا پنی مشیت کے تحت اپنے وسائل سے مخلوق کو فائدہ ، پہنچانے کے لیے اپنے خاص محبوب بندے حضرت محمد خاتم النبیین سلاتی آپٹی کو تخلیق فرمایا۔اورسب سے پہلے آپ خاتم النبیین سلاتی آپٹی کے نور کی تخلیق فرمائی۔

نبی کریم خاتم انتہین سلافی آیکی نے فرمایا''اول ما حلق الله نوری''۔''اللہ تعالی نے سب سے پہلے میر بےنور کی تخلیق کی''۔(مدارج النبوت، جلد2، صفحہ 2) ایس تخلیق جومخلوق کی ضروریات کا دراک رکھتی ہے تا کہ وسائل کی تقسیم میں مخلوق محروم ندرہ جائے۔اور ذات اقدس اور اللہ تعالیٰ کا نور حضرت محمد خاتم النبیین سلافی آئیکی ہیں۔ سورہ الجمعہ آیت نمبر 2 میں اللہ تعالیٰ فرما تا ہے: تر جمہ؛ '' وہی تو ہے جس نے ناخوا ندہ لوگوں میں ان میں ہی ہے ایک پیغیمر جیجا۔ جوان کواللہ تعالیٰ کی آیات کھول کھول کر بتا تا ہے۔اوران کا تزکیہ کرتا ہے اوران کو کتاب وحکمت کاعلم سکھا تا ہے۔ورنہاس سے قبل تو پیکھلی گمراہی میں تھے۔''۔

سورہ المائدہ، آیت نمبر 15 میں اللہ فرما تا ہے: سورہ المائدہ، آیت نمبر 69 میں فرمان الٰہی ہے: سورہ العنکبوت، آیت نمبر 69 میں فرمان الٰہی ہے: ترجمہ: ''جوکوئی بھی اس کی راہ میں کوشش کرے گا اللہ تعالی ضروراس کوسیدھاراستہ دکھا دے گا'۔

انسان کی سوچ میں مثبت اور منفی دونوں شانیں موجود ہوتی ہیں۔ایک حکایت ہے

''ایک مسافر چاندنی رات میں محوسفرتھا، چاندکی چودھویں تاریخ تھی۔ مسافر نے چاند کو مخاطب کرتے ہوئے کہا''ا ہے چاندتم کتے عظیم ہواور کتے مہربان، تہماری روشنی سے میرا بیسفر کتنا آسان اور دلفریب ہو گیا ہے'۔ تہماری روشنی سے میرا بیسفر کتنا آسان اور دلفریب ہو گیا ہے'۔ چاندکی تعریف کرتے ہوئے مسافر راستہ قطع کرتا رہا اور چاندکی تعریف کرتا رہا۔ اسی وقت شہر کے کسی گھر میں ایک چور۔ چوری کی غرض سے داخل ہوا۔ چاندکی روشنی میں اسے اپنے پکڑے جانے کا خوف لاحق ہوا۔ تو وہ اسی گھر کے کونے میں دبک گیا اور لگا چاند کو کو سنے۔ اس نے کہا'' اے چاند تیرا وجود میرے لیے بد بختی کی علامت ہے۔ تو نے میری آزادی اور میرے رزق میں رکا وٹ ڈال دی ہے۔ کاش کوئی سیاہ بادل تجھے ڈھانپ لے۔ جھے تیرا چہرہ بھی بھی دکش محسوس نہ ہوا۔ میر ابس چلے تو بھی تیری صورت نہ دیکھوں۔ اگر تیرا بیمنحوس چہرہ نہ ہوتا تو سیاہ راتوں میں میرا کا م کتنا آسان ہوجا تا''۔

قرآن پاکہمیں بتا تا ہے کہ رزق حلال انسان کوسکون اور راحت پہنچا تا ہے۔ جبکہ رزق حرام انسان کےسکون اور راحت کے لیے ایک بہت بڑی دیوار ہے۔ جو انسان کوسکون کے اندر داخل نہیں ہونے دیتی۔ رزق حرام سے بھی آٹاخرید کرروٹی پکائی جاتی ہے۔ پیٹ بھر تا ہے یعنی بھوک کا تقاضدا یک علم ہے (کہ بھوگ لگ رہی ہے) اب بھوک کس طرح رفع کی جائے بیعلم کے اندر معنی پہنا ناہے، اب اگر منفی معنی پہنا دیئے گئے باوجوداس کے کہ بھوک رفع کرنے کے لیے سارے کام کئے جارہے ہیں اور ایکی روٹی سے خون بھی بن رہا ہے۔ اس کی غذایت کی وجہ سے قدو کا ٹھ بھی بڑھ رہا ہے اور عقل وشعور میں بھی اضافہ ہورہا ہے۔ لیکن ضمیر ملامت کر رہا ہے۔ بیرزق کسی کا حق مارکر حاصل کیا ہے، سکون در ہم بر ہم ہورہا ہے '۔

جب آ دمی حرام روٹی کا نگڑا کما تا ہے (حرام کمائی) تواس کے اندر بے سکونی بدحالی پریشان حالی ، ذہنی تشکش کا ایک پیٹرن بن جا تا ہے اس کے برعکس اگر ہم اس علم میں (کہ بھوگ لگ رہی ہے) مثبت پہلوداخل کرتے ہیں کہ رزق حلال ہی کھانا ہے تو د ماغ کے اندروہ خلیے جوعلم کے اندر مفہوم اور معنی پہناتے ہیں ہمیشہ سکون اور راحت کی اطلاع دیں گے۔ یعنی انسان اپنے اراد سے اور اختیار سے علم میں معنی پہنا سکتا ہے۔ اور علم میں مثبت یا منفی معنی پہنانے کا اختیار اللہ تعالی نے انسان کو بخش دیا ہے۔

اللہ تعالیٰ نے اپنی رحمت خاص سے علم کے اندر معنی پہنانے کا خصر ف پیر کہ اختیار دیا بلکہ معنی پہنانے کی پیمشین انسان کے اندر ہی فٹ کردی اور پیجی بتا دیا کہ علم کے اندر معنی اور مفہوم منفی ہوں گے تو آدمی ایسی زندگی گزارے گا اور اگر علم کے معنی اور مفہوم منفی ہوں گے تو آدمی ایسی زندگی گزارے گا۔ جو حیوانات ، نبا تات اور جماد یات سے بھی کم تر ہوگی۔ ہمیں معلوم ہے کہ سکون اور راحت آدمی کو وہاں ملتا ہے جہاں سکون کے وسائل موجود ہوں۔ راحت آدمی کو وہاں ملتی ہے جہاں روشنی کا بندو بست ہو۔ خوشبو آدمی کو وہاں سے ملتی ہے جہاں خوشبو کے ذرائع ہوں۔ بد بواور تعفن میں اگر انسان خوشبو تالی موجود ہوں گے۔ روشنی آدمی کو وہاں ماتی ہے جہاں دوشبو آدمی کو وہاں سے ملتی ہے جہاں خوشبو کے ذرائع ہوں۔ بد بواور تعفن میں اگر انسان خوشبو تالی اور جہالت ہے۔

جب کوئی بندہ اللہ تعالیٰ کے ساتھ اپناتعلق قائم کر لیتا ہے تواس کے دہاغ میں ایک ایسا پیٹرن بن جا تا ہے کہ جس کے اندر مخلوق سے احتیاج (محتابی) ختم ہوجاتی ہے اور وہ دست بدستہ اللہ تعالیٰ کو اپنا حاکم اور تمام ضروریات کا پورا کرنے والا بیجھے لگتا ہے۔ نیچہ میں سکون اس کی زندگی میں داخل ہوجا تا ہے۔ ایسے لوگوں کو اللہ تعالیٰ نے دہست عقیدہ ۔ ایسے کو گورت کے اللہ تعالیٰ نے جب انسان کو ایمان درست عقیدہ اور انجھی صورت عطاکی بہل تینوں نعمتوں پر انسان کا اختیار نہیں ہے۔ انجھی سیرت انسان کے اختیار میں ہے۔ اللہ تعالیٰ کو حسن سیرت مطلوب ہے۔ ''مرض دل'' کی دوا کتاب اللہ قرآن یاک، میں ہے تواب انسان کو بھی چاہیے کہ وہ چوتھی نعمت کو حاصل کرنے میں کو تا ہی نہر کے۔ اللہ تعالیٰ کو حسن سیرت مطلوب ہے۔ ''مرض دل'' کی دوا کتاب اللہ قرآن یاک، میں

تفكراورتد برہے۔ ہمیں پیئتہ یادرکھنا چاہیے کہاللہ تعالی نے حضرت عیسیٰ " کوفر مایا تھا''اےفرزندمریم "پہلےاپنےنفس کوفییحت کرواگراس نے نصیحت قبول کر لی ہےتو پھر

لوگوں کونصیحت کروور نہ شرمسار ہوجاؤ گئے'۔

اگر ہماری نظر ٹھیک ہوجائے تو سب کچھ حاصل ہو گیا ہے۔ نظر کے معنی ہیں کہ جس شے پر بھی نظر ڈالواس شے کے اندر''اللہ' ہی نظر آئے۔ موجودات میں اللہ تعالیٰ کے علاوہ کچھ نہیں ہے۔ جو شخص اس درجے پر بہنچ جاتا ہے۔ ہدایت کی ابتداء سے ہدایت کی انتہا پر بہنچ جاتا ہے۔جولوگ اللہ تعالیٰ کی اطاعت اور فرما نبرداری بھسین ، آفرین اور ثواب کی نیت سے نہیں کرتے ان کی نظر میں صرف اور صرف اللہ اور اللہ کی رضا ہی رہتی ہے۔ بارگاہ ایز دی تک ان کی رسائی ہوجاتی ہے۔

قوموں کے عروج وزوال اور عذاب و ثواب میں بیقانون کار فرما ہے کہ تو میں جب تک رب چاہی زندگی کے مطابق زندگی گزارتی ہیں۔ اپنے اور دوسروں کے حقوق کی پاس داری کرتی ہیں۔ قدرت ان کی مدد کرتی رہتی ہے۔ جب کوئی قوم اللہ تعالیٰ کے بنائے ہوئے قانون کی پاسداری نہیں کرتی تو گو یاوہ قانون الہی سے انحراف کرتی ہے۔ قدرت سے انحراف کا مطلب بیہ ہے کہ آدمی اتنا مغرور ، خود پسند ، خود سر ہو گیا ہے کہ وہ قدرت کا تعاون ہی نہیں چاہتا۔ آج کل بہی صورت حال ہے۔ خود غرضی عام ہوگئی ہے۔ واعظوں نے اللہ تعالیٰ کی آیات کو کار وبار بنالیا ہے (ہمارے ملک میں بیکار وبار رہتے الاول میں خوب چکتا ہے ) ہرآدمی صالح بن گیا ہے ، کسی کو نہ تو اپنی اصلاح کی ضرورت ہے اور نہ ہی اپنی اصلاح کی فکر ہے ، ہرآدمی چاہتا ہے کہ دوسروں کی اصلاح ہوجائے۔ کھانے پینے کی اشیاء میں ملاوٹ کرنے سے ہمارا معاشرہ خطرناک بن گیا ہے۔ لوٹ مار کابازار گرم ہے۔ کوئی جادو کے نام پرلوٹ رہا ہے۔ زندگی ٹوٹ رہی ہے۔ انسانیت کراہ رہی ہے۔ غریب پس رہا ہے۔ اللہ تعالیٰ کے نظام میں نہ کہیں اقاق ہے نہ کہیں حادثہ اور نہ کہیں عاد دہ اور نہ کہیں حادثہ اور نہ کہیں عاد تھا ور نہ کہیں حادثہ اور نہ کہیں عام کا ماکل اللہ تعالیٰ ہے۔

ایک بات ہمیں اچھی طرح سمجھ لینی چاہیے کہ ہرشے چاہ وہ ریت کا ذرہ ہی کیوں نہ ہو، شعور رکھتی ہے۔ جب کوئی قوم قانون الہی سے انحراف کرتی ہے تو دراصل وہ قدرت کے کاموں میں دخل اندازی کرتی ہے۔ قدرت اس کو اپنے سسٹم سے باہر پھینک دبی ہے۔ انبیاءی تعلیم سے اختلاف، تفرقے بازی، دہشت گردی، رب چاہی زندگی سے انحراف ہیں۔ جب قدرت ناراض ہوجاتی ہے تواس کا نظام (قوم کو چلانے کا منظم سٹم) ٹوٹ جاتا ہے۔ اس نظام کو توڑنے کے لیے قدرت کیا طریقہ اختیار کرتی ہے بداس کا اپنا انتخاب ہے۔ آندھی کے ذریعے، پانی کے طوفان کے ذریعے، زلز لے کے ذریعے یا پھر چنگھاڑ کے ذریعے۔ مروز سے یا پھر چنگھاڑ کے ذریعے۔ مروز ہے۔ بان خلار بے ان بیاء کی کوشش ہے۔ جس میں ذاتی غرض اٹھانو نے فی صداور عوام الناس کا فائدہ 2 فیصد ہوتا ہے۔ اس کے برعکس مذہب کی پیروی میں مذہب ان قدرول کو اجا گر کرتا ہے جو قدریں انبیاء سے نوع انسانی کوورث میں ملی ہیں۔ اصل را جنمائی انبیاء کی را جنمائی ہے اور جب اس کے برعکس مذہب کی پیروی میں مذہب ان قدرول کو اجا گر کرتا ہے جو قدریں انبیاء سے نوع انسانی کوورث میں می چیرانہ طرز فکر کو قبول کر کے آگر بڑھیں کے بہتر سوچ بھر انہ طرز فکر کو قبول کر کے آگر بڑھیں سے بہتر سوچ بول کہ ہوئی کے بہتر سوچ رکھیں۔ نوجوان نس کی ذمہ داری کراتے میے میٹون میں اخلاق اور ایٹاں تک کہ ہم صورا طمعتیم پرگامز ان ہوجا نمیں گے۔ ہمار افرض ہے کہ ہم پوری بینوع انسان کے لیے بہتر سوچ رکھیں۔ نوجوان نس کی ذمہ داری کرکے میں اخلاق اور ایشان اور ایشان اور ایشان کے لیے بہتر سوچ رکھیں۔ نوجوان نس کی ذمہ داری کے کہنے قبل کا اور ایشان اور ایشان اور ایشان کے لیے بہتر سوچ رکھیں۔ نوجوان نس کی ذمہ داری

پغیبرانه تعلیمات کانچوڑ میہ ہے کہ کائنات اللہ تعالی کا ایک کنبہ ہے۔اللہ تعالی چاہتا ہے کہ کنبہ کے تمام افرادمل جل کرخوشی خوشی رہیں۔ہم اللہ تعالی کی رضااس صورت میں حاصل کر سکتے ہیں جب ہم ایک روحانی انسان بن جائیں۔روحانی وہ ہوتا ہے جو پیغیبرانہ طرز فکرر کھے۔اور بیطرز فکر ہی ہمیں بتاتی ہے کہ انسان کتناہی بااختیار اورصاحب علم کیوں نہ ہوجائے۔وہ مشیت کا پابند ہے زاویہ نظر میں اگر پیغیبرانہ طرز فکر ہے تو آدمی صراط متنقیم پرقائم رہتا ہے اورا گرانسان کے اندر شیطانی طرز فکر ہے تو وہ وسوسوں میں گھیرار ہتا ہے اورانسان جس قدر شک اور وسوسوں میں گرفتار رہتا ہے۔اتناہی صراط متنقیم سے دور ہوتا جاتا ہے۔

اللہ تعالیٰ نے قرآن پاک میں سورہ فاتحہ میں جوسب سے بڑی دعاانسان کے لیے تجویز کی ہےاور بتائی ہے وہ صراط متنقیم کاحصول ہے۔ اللہ تعالیٰ ہمیں اس صراط متنقیم پر گامزن کرے-(آمین)

\*\*\*\*

## تقويل

قرآن پاک سوره الحجرات، آیت نمبر 13 میں ارشادِ باری تعالی ہے: اِنَّ اَکْوَ مَکُم عِندَ اللهِ اَتَفْدُکُم اِنَّ اللهُ عَلِيمَ حَبِيرَ ترجمہ: "الله کے زدیکتم میں سے زیادہ عزت والاوہ ہے جوتُم میں زیادہ متقی ہو"۔

رسولِ پاک خاتم انتہیین صلی ایک آیہ نے فرمایا" مکمل تقوی اللہ تعالیٰ کے اس فرمان میں ہے'' بے شک اللہ تعالیٰ نم کوعدل وانصاف اور قرابت داروں کو مال دینے کا حکم دیتا ہے۔اور تمہیں بدکاری، بے حیائی اور نا فرمانی ہے نع کرتا ہے۔وہ تھیجت کرتا ہے تا کٹم تھیجت قبول کرو"۔(سورہ النحل، آیت نمبر 90)

مندرجہ بالا آیت مبارکہ میں ایک خاص بات نافر مانی ہے منع کرنا ہے، اپنے اندروسیع منہوم رکھتی ہے۔ یعنی رب کی ذات ہمیں اپنافر مانبر دارد کیھنا چاہتی ہے دوسر لے لفظوں میں یا آسان لفظوں میں ہم تقویٰ کی تعریف اس طرح کر سکتے ہیں کہ:

رب چاہی زندگی گزار نے کا دوسرانام تقوی ہے یا دکامات اللہ کو تھا لائے کانام تقوی ہے۔ یعنی نبی کریم خاتم النبیین سائٹ ایپلی کے مکمل پیروی کانام تقوی ہے کیونکہ آپ خاتم النبیین سائٹ ایپلی کونظر انداز کردیا، جھوٹ، غیبت، رشوت، سود، کینے، بغض، تکبری طرف توجہ ہی نہیں دی۔ یا درہے کہ نری عبادت کرنے والا ایعنی عابد، لیعنی نماز، روزہ، جی، زکوۃ، قرآن پاک پڑھنے والا اگر دوسرے احکامات کوئیس بجالا تا۔ یعنی حجوث بولتا ہے، غیبت کرتا ہے، بڑوں کا دبنہیں کرتا یا گالی دیتا ہے یا مال باپ کا ادب نہیں کرتا، ایک ہزارا دکامات ہیں عبادت کے علاوہ معاملات اور حقوق العباد کوہ ضعیف الا یمان کہلا تا ہے۔ دوسری طرف ایسا شخص جوعبادت نہیں کرتا گی اور کامات بجالا تا ہے۔ مال باپ کا ادب کرتا ہے، حال کو بجالا کے کوئی حکم اس ناجائز کومدِ نظر رکھتا ہے۔ ایسا شخص ناقص الا یمان کہلا نے گا۔ کامل ایمان والا وہ شخص ہوگا جوعبادات اور (معاملات میں) یعنی پورے احکامات اللی کو بجالا نے کوئی حکم اس سے نہ چھوٹے یعنی حقوق العباد یورے کرنے والا متی ہے اور کامل ایمان والا ہے۔

قر آن یا ک سورۃ البقرہ آیت نمبر 208 میں فرمان الہی ہے کہ "اے مومنو! دین میں پورے کے بورے داخل ہوجاؤ"۔

تقوی ہر مسلمان پر فرض عین ہے۔اوروہ کسی بھی مسلمان کو جہنم سے نجات دلانے کے لیے بفضلِ اللی کافی ہے۔قرآن مجید میں تقوی پر قائم رہنے والوں کے لیے رب کریم نے اپنی رضا کا اظہار مندر جہذیل سورتوں میں فرمایا ہے

"الله بلاشبرتقوی والوں کا دوست ہے" (سورۃ توبہ، آیت نمبر 7)
"اورالله تعالی تقوی والوں کا دوست ہے" (سورۃ جاشیہ، آیت نمبر 19)
" توالله تعالی تقوی والوں کو بیار کرتا ہے" (سورۃ آلِ عمران، آیت نمبر 76)

ان کےعلاوہ متقیوں کےانعامات کا جابجا قر آن پاک میں ذکر ہے مثلاً

"بلاشېة تقويل والے باغول اور نېرول ميں ہول گے" (سورة قمر، آيت نمبر 54)

"بِ شك تقوى والے سابول اور چشمول ميں مول كے" (سورة الحجر، آيت نمبر 45)

" ئے شک تقویل والے باغول میں نعمت میں ہول گے" (سورۃ طور، آیت نمبر 17)

جن اعمال پرتقوی کی بنیا در کھی گئی ہے قرآن یا ک اس کو بار بار بیان کرتا ہے اور مومن کوتر غیب اور احکامات کا حکم دیتا ہے۔

"انصاف کرنا تقویٰ سے قریب ترہے" (سورۃ ما کدہ، آیت نمبر 8)

"معاف کردینا تقویٰ سے قریب ترہے" (سورۃ البقرہ، آیت نمبر 237)

"اورجواللہ کے شعائر (ارکان حج) کی عزت کرتے ہیں توبید لول کے تقویٰ سے ہے" (سورۃ الحج، آیت نمبر 32)

" تقویٰ کر داورلوگوں کے درمیان سلم کراؤ" (سورۃ النور، آیت نمبر 224)

"اورا گرصبر کرواور تقوی کی کروتویہ بڑی ہمت کی بات ہے" (سورۃ آلِ عمران، آیت نمبر 186)

"اورسفر میں زادِراہ لیکر چلو،سب ہے بڑازادِراہ تقویٰ ہے" (سورۃ البقرہ، آیت نمبر 197)

## "الله کے پاس قربانی کا گوشت اورخون نہیں پہنچا لیکن تمہارا تقویٰ اس کو پہنچاہے" (سورۃ الحج،آیت نمبر 37)

#### احادیث:-

1- سیرناانس بن مالک سے مروی ہے کہ رسول خاتم انتہین علیقہ نے فرمایا: ''اسلام (اعضاء سے متعلقہ ) علانیہ چیز ہے اورایمان دل سے متعلقہ نخلی چیز ہے''۔ پھرآپ خاتم النتهیین صلافی آیا ہے۔ خاتم النتهیین صلافی آیا ہے۔ خاتم النتهیین صلافی آیا ہے۔ خاتم النتهیان صلافی آیا ہے۔ خاتم النتهیان صلافی آیا ہے۔ خاتم النتہیان میں متعلقہ نام میں متعلقہ نظر میں متعلقہ نے النتہیان میں متعلقہ نے کہ نے کہ متعلقہ نے کہ نے کہ نے کہ اسلام نے کہ متعلقہ نے کہ نے کہ

تقویٰ کی اصل خوف ہے۔وہ خوف جواللہ کی جلالی ذات،اس کی عظیم قدرت اوراس کے عذاب کی معرفت سے دل میں پیدا ہوتا ہے۔اور معرفت کامحل دل ہے۔اس لئے آپ خاتم النہیین صلاح آپنے سینے کی طرف اشارہ کرتے ہوئے فرمایا: '' تقویٰ یہاں ہے''۔

2-سده دُرَّه بنت ابی لہب رضی اللہ عنہا سے مروی ہے کہ ایک آ دی نبی کریم , خاتم النہ بین سلافی آیا ہے پاس پہنچا، جب کہ آپ, خاتم النہ بین سلافی آیا ہے منہ رپر تصاوراس نے کہا:''اے اللہ کے رسول خاتم النہ بین سلافی آیا ہے! کون سے لوگ بہتر ہیں''؟ آپ خاتم النہ بین سلافی آیا ہے نے فرمایا:''لوگوں میں بہتر وہ ہے جوسب سے زیادہ قرآن پڑھنے والے ہیں''۔ والے اسب سے زیادہ تھی کرنے والے اور سب سے زیادہ تھی کرنے والے ہیں''۔ (منداحمہ ،حدیث نمبر 9057)

3- حضرت ابوہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ خاتم النبیین عظیمی نے فرمایا: ''اللہ تعالیٰ تمہارے جسموں کودیکھتا ہے نہ تمہاری صورتوں کولیکن وہ تمہارے دلوں کی طرف دیکھتا ہے''۔ اور آپ نے اپنی انگلیوں سے اپنے سینے کی طرف اشارہ کیا''۔ (صیح مسلم، حدیث نمبر 6542)

4- حضرت ابوسعید خدری سے مروی ہے کہ "ایک شخص نے نبی کریم خاتم النبیین سالٹھ آلیاتی سے عرض کیا کہ مجھے کچھ نفیحت کر دیجیئے۔ آپ خاتم النبیین سالٹھ آلیاتی نے ارشاد فرمایا، اللہ سے ڈرتے رہنا کیونکہ بیہ ہرچیز کی بنیاد ہے "۔ ( مسنداحمہ، حدیث نمبر 8982)

## تقوىٰ كى ابتدائى شرائط:-

1\_ كلمة تقوى لإالله الله مُحَمَّدُ رُسُولُ الله بـ 2 اس كے بعد غيب پرايمان لانا بـ

3۔ نماز قائم کرنا ہے۔ 4۔ اللہ کی راہ میں مال خرچ کرنا۔ 5۔ قیامت کو برحق سمجھنا

## تقویٰ کے تھیل کی شرا کط:-

انسان جب تک مندر جه ذیل دس با توں کو حاصل نه کرے مکمل تقوی حاصل نہیں کرسکتا۔

1۔ غیبت اور جھوٹ سے زبان کورو کنا۔ 2۔ بدگمانی سے بچنااور پر ہیز کرنا۔ 3۔ مزاح ( تھٹھہ بازی ) سے اجتناب کرنا۔

4۔ زبان کی حفاظت اور زبان کی سچائی اختیار کرنا۔ 5۔ نامحرم ہے آئکھیں بندر کھنا۔ 6۔ اللہ کے احسان کو ماننا اور شگر گزار رہنا۔

7۔ راوت میں مال کوخرچ کرنا۔ 8۔ دنیامیں جاہ ومرتبہ کا طالب نہ ہونا، ظاہر وباطن کا ایک جبیبا ہونا۔

9۔ اپنی فرض عبادت کی حفاظت کرنا۔ 10۔ صحابہ کرام ؓ کے طریقے پر چلنا۔

إس كامطلب بيهوا كه:-

(1) عوام کا تقوی ، ترک دنیا ہے۔ (2) خواص کا تقوی ، ترک جنت ہے۔ اور

(3) خواص الخواص كا تقوى، الله كے سواہر چيز كاتر كردينا ہے۔

#### تقويٰ کي اقسام:-

تقوى كى دواقسام ہيں:

۔ فرض 2۔ جوڈ راور خوف سے ہو

www.jamaat-aysha.com V-1.4

فرض تقوی گاناہوں سے بچنا ہےاور ڈراورخوف کا تقوی کر حرام کےعلاوہ شبہات سے بچنا ہے۔اس مناسبت سے آگے چل کر تقوی کی چاوشمیں ہوجاتی ہیں۔

2\_ خواص كا تقوىٰ 3\_ اولياء الله كا تقوىٰ 4\_ انبياء كا تقوىٰ 1\_ عوام كاتقو ي

- عوام كاتقوى: (1) ترك شرك (2) ترك معاصى \_1
- خواص کا تقوی: ۔ ترک معاصی کے بعد خواہش نفس کوترک کر دینا اورنفس کی مخالفت کرنا۔
- ا**ولیاءاللّٰد کا تقویٰ:۔** ہر چیز میں اینے ارادے کا ترک کر دینا، نفل عبادات کا خالص اللّٰہ کے لیے بجالا نا، اسباب سے دلچیسی کوختم کر دینا۔ ماسوائے اللّٰہ \_3 سے کنارہ کش ہونا، مال ومقام کی یابندی کوتر ک کرتے تکمیل فرائض کے ساتھ تمام باتوں پراللہ کے احکامات کی یابندی کرنا۔
  - انبياء عليه السلام كاتقوى: وحي يربر دم نظر ركهنا اورالله تعالى كتمام احكامات كو بجالانا،

ظاہر کا تقویٰ ہیہے کہ تیراارادہ اور ہرحرکت اللہ کے لیے ہواور باطن کا تقویٰ ہیہے کہ تیرے دل میں اللہ کے سواکسی کا دخل نہ ہو کہا گیا کہ جس کی نظرتقویٰ میں باریک بین ہے، قیامت میں اس کا مرتبہاعلیٰ اور ارفع ہوگا۔ایک بیتول ہے کہ گفتگو کا تقویٰ سونے جاندی کے تقویٰ سے زیادہ سخت ہے اور سر داری کا تقویٰ سونے جاندی سے زیادہ سخت ہے،" زبان کی دھار تیز رکھیں تو کہیں سکون قلب نہیں ملےگا، تقویٰ تو بہت بڑی چیز ہے"۔

#### بزرگان دین کا تقوی: -

1-حضرت ابوموسیٰ اشعری نے فرمایا" ہرچیز کی ایک خاص حدمعین ہے اور اسلام کی حدود بیہیں، پر ہیزگاری، عاجزی، انکساری، تواضع، خوش خلقی، صبروشکر، قناعت وسخاوت اوریبی تقویٰ ہے"۔

2- حضرت عمر بن عبدالعزیزؒ نے فرمایا کہ " دن میں روزہ رکھنا، رات بھرعبادت کرنااور نمازیں پڑھنااوران کے درمیان گڑبڑ کرناتقو کانہیں ہے۔ تقویٰ توبیہ ہے کہ جس کواللہ نے حرام کیا ہے، اس سے بیچے اور جس کواللہ نے فرض کیا ہے اس برعمل کرے اور تکبر کے نز دیک نہ جائے "۔

3-محرین حنیف ؒ نے فرمایا کہ " ہروہ چیز جو تجھے اللہ تعالی سے دُور کردے اس سے کنارہ کش ہونے کا نام تقویٰ ہے "۔

4-حضرت فضیل بن عیاض ؓ فرماتے ہیں کہ "بندہ اس وقت تک متقیوں میں سے نہیں ہوسکتا، جب تک اس کے دُشمن اس سے اس طرح امن وامان نہ یا نمیں جیسے اس کے

- 5- حضرت مہمل طفر ماتے ہیں کہ دمتی وہ ہے جواینے وجود کی طاقت اور قوت سے بے برواہ ہو"۔
- 6- حضرت سفیان توری من فرماتے ہیں کہ "تقویٰ سے زیادہ آسان چیز میں نے نہیں دیکھی جو چیز دِل میں کھٹکے اسے چھوڑ دو"۔

7-بشر بن حافی ؓ کی بہنیں حضرت امام احمد بن حنبل ؓ کی خدمت میں حاضر ہوئیں اور عرض کیا "اے امام ہم حیت پر بیٹھ کرسوت کا تتی ہیں جب شاہی مشعلیں گزرتی ہیں تو ان کی روشنی ہم پر پڑتی ہے،کیااس روشنی میں ہمیں سوت کا تناجائز ہے"؟ حضرت إمام احمد بن حنبل ؓ نے بیٹن کرکہا"اللہ تتہبیں معاف کریتم کون ہو"؟ اُنہوں نے کہا" ہم بشرین حافی ؓ کی بہنیں ہیں"۔ بیٹن کرامام احمد بن حنبل ؓ رونے لگےاور فرمایا" تمہارے گھرسے تویر ہیز گاری اور تقوی کا دریا بہتا ہے، تم مشعلوں کی روشنی میں سوتے نہیں کات سکتیں"۔ کیونکہ گناہ وہ ہےجس پردل کھئلے۔جس شخص کا تقوٰی کامعیار جتنازیادہ ہوگا اُتناہی اُس کادل چھوٹی چھوٹی سی معصیت پر( گناہ پر ) کھٹلے گا۔

8- حضرت ذوالنون مصري ﷺ نے فرمایا که "زندگی اس کی ہے جوایسے مردان خُد اکے ساتھ ہوجن کے دل تقویٰ کے آرز ومند ہوں اور وہ اللہ کے ذکر سے خوشحال ہوں "۔ 9- حضرت ابراہیم بن ادھمؓ نے فرمایا کہ "میں ایک رات سرائے (مسافر خانہ ) بیت المقدی کے نیچ ٹھہر گیا، کیچھرات گئے دوفر شنے اُترے ایک نے دوسرے سے کہا کہ " یہاں کون ہے"؟ دومرے نے کہا" ابراہیم بن ادھم میں۔ پہلے نے دومرے سے کہا" بہوہی ہیں نا جن کے مراتب میں سے ایک درجہاللہ نے کم کردیا ہے" - دوسرے نے یو چھا"اس کی کیا وجہ ہوئی"؟ پہلے نے جواب دیا"ابراہیم بن ادھمؓ نے بھرہ میں کچھ چھوارے خریدے تھے، میوہ فروش کے چھوواروں میں سے ایک چھوارا تول کے علاوہ ان کے چھواروں میں گر گیا تھا۔وہ اُنہوں نے کھالیا"۔حضرت ابراہیم بن ادھٹم کا بیان ہے کہ پیشنتے ہی میں بھرہ واپس آیا اورجس دوکان سے جھوارےخریدے تھایک چھوارہ د کان دار کے چھواروں میں ڈال دیااورواپس بیت المقدس لوٹ آیا۔اورصحراکے پنیچ آکرسو گیا۔ کچھرات گئے وہی فرشتے آئے ایک نے دوسرے سے یو چھا" یہاں کون ہے"؟ دوسرے نے جواب دیا" ابراہیم بن ادھم میں " ۔ پہلے نے کہا" پیروہی شخص ہیں کہ جس نے چیز کواس کی جگہ واپس کر دیا اوراس

کا جودرجہ اللہ تعالیٰ نے کم کردیا تھاوہ پھر بلند کردیا گیا"۔

#### متقی کی علامات:-

1 – گناہ کاموقع ہونے کے باوجود گناہ نہ کرے۔

2- اپناحل کسی چیز پر ہونے کے باوجود طلب نہ کرے-

3- طاقت ہونے کے باوجود بدلہ نہ لے-

#### متقی کے کمالات:-

1 - جواس سے تعلق کوتوڑ ہے وہ اس سے علق کو جوڑ ہے۔

2-جواس پرظلم کرے وہ اس کومعاف کرے۔

3- جواس کے ساتھ برائی کرے وہ اس کے ساتھ بھلائی کرے-

حضرت کمیل "ایک مرتبہ حضرت علی "کے ساتھ قبرستان سے گزررہے تھے تو حضرت علی "نے فرمایا" اے بوسید گی والو!اے وحشت والو!اے تنہائی والو!تہہاری کیا خبرہے؟ ہماری خبرتو ہے ہے کہ تہہارے اموال تقسیم ہو گئے اوراولا دیں بیتیم ہوگئیں، عورتوں نے دوسری شادیاں کرلیں "۔ پھرخودہی بولے "اے کمیل "اگر یہ بیتی ہوگئیں، عورتوں نے دوسری شادیاں کرلیں"۔ پھرخودہی بولے "اے کمیل "قبر مل کا صندوق ہے اورموت کے وقت یہ بات معلوم ہوجاتی ہے"۔ ایک شخص قبرستان جاتے ہوئے رکا اور کہا" کتنے سکون سے سورہے ہیں "۔ کہیں سے آواز آئی "سوتو تم رہ ہو، یہ توسونے کی سزا بھگت رہے ہیں"۔ ہم سب سورہے ہیں۔ موت آئے گی تو جاگ جائیں گے۔ کوشش کریں کہ زندگی ہی میں جاگ جائیں لیکن ہماری آئکھیں بھی کیا آئکھیں ہیں کہ جب تک بندنہیں ہوئیں کھلتی ہی نہیں ہیں۔ موت کے بعد کھلیں گی تو حسرت اور ندامت کے سوائے کچھ حاصل نہیں ہوگا۔

حدیث میں فرمایا گیاہے" تقویٰ قلب کے اندر ہوتا ہے"۔ (منداحمہ)جب قلب کے اندرآئے گاتو پھڑمل کے اندرآ جائے گا۔ جب قلب ہی میں نہیں ہوگاتو عمل میں کیے آئے گا؟۔ جب عمل ہی نہ کیا تو پھر متی کیسا؟ تو بہر حال باطنی تقویٰ ہے ہے کہ خیالات پر بھی کنڑول ہو کہ خیالات بھی ایسے نہ ہوں جن سے اللہ تعالیٰ ناراض ہو۔ لوگ بظاہر عبادت کو تقویٰ سمجھ لیتے ہیں اور اندر غرور سے بھر ہوتے ہیں۔ حالانکہ غرور تو شیطان کی صفت ہے رحمان تو عاجزی کو پہند کر تا ہے۔ اگر تن اُ جلے اور من کا لے ہوں تو بات نہیں بنتی ، ہم بظاہر لوگوں کو اپنا ظاہر دکھا کر اگر متاثر کر بھی لیں گے تو باطن کی کا لک مالک کو تو نظر آئر ہی ہوتی ہے۔ اس لیے خیالات بھی ایسے نہیں ہونے چاہیں کہ اللہ تعالیٰ ناراض ہو۔ اس لیے کہ تو تعالیٰ شانہ جیسے ہمارے ہاتھ پیروں کود کھتے ہیں۔

الله تعالی ہمیں تقوی والی زندگی گزارنے اور بہترین توشہ آخرت تیار کرنے کی توفیق عطافر مائیں – (آمین )

\*\*\*\*\*\*\*

## صلدحي

صلہ رحی کا مطلب تعلقات کو جوڑنا، رشتہ داروں کودینااور قرابت داروں سے حسن سلوک کرنا ہے۔ قرآن پاک میں بہت ہی جگہ اہل قرابت کی خیرخواہی کی تا کید فرمائی گئی ہے۔

- 1- ترجمه: ''والدین، اہل قرابت، پتیموں اور سکینوں سے اچھاسلوک کرؤ'۔ (سورہ بقرہ، آیت نمبر83)
- 2- ترجمه: "كهد ك كغرج كرووالدين پرابل قرابت پر" ـ (قريب والے، رشته داراور پروس) (سوره بقره، آيت نمبر 215)
  - 3- ترجمه: ''اوروالدين اورابل قرابت سے اچھاسلوک کرو''- (سورة النساء، آیت نمبر 36)
- 4- ترجمہ:''اور جولوگ جوڑتے ہیںا سے کہ جس کے بارے میں اللہ تعالی نے حکم دیا کہ جوڑا جائے''۔ (سورہ رعد، آیت نمبر 21)
  - 5- ترجمه: 'دیعنی رشته دارول کا جوحق (نیکی اور صله رحمی کا) ہے وہ ادا کرتے رہو'۔ (سور ہتی اسرائیل، آیت نمبر 26)
  - 6- ترجمه: "الله تعالى سے ڈرتے رہوجس سے اپنی حاجت طلب کرتے ہواور رشتوں کا کحاظ رکھو'۔ (سورۃ النساء، آیت نمبر 1)
- - سے اور تم کو (ان امور کی ) نصیحت فرماتے ہیں تا کہ تم نصیحت قبول کرؤ'۔ (سور ہ نحل ، آیت نمبر 90) یہ چند آیات ہیں۔ پیچند آیات بیان کی گئی ہیں ان کے علاوہ اور بھی بہت ہی آیات ہیں۔
  - ۔ حضور پاک خاتم النبیین سلّ ٹیاآیلم کاارشاد ہے: ترجمہ:''اہل قرابت پرصدقہ کرناد گنا ثواب رکھتاہے''۔ ( کنز )

حضرت کعب احبار ؓ فرماتے ہیں'' قشم ہے اس ذات کی جس نے سمندر کو حضرت موسیٰ ؓ اور بنی اسرائیل کے لیے دوٹکٹرے کر دیا تھا۔تو رات میں ککھا ہے'' اللہ سے ڈرتارہ اور صلہ رحمی کرتارہ میں تیری عمر بڑھادوں گااور سہولت کی چیزوں میں تیرے لیے سہولت پیدا کردوں گااور (تیری تمام) مشکلات دورکردوں گا''۔

حضرت محمد باقر " نے اپنے والدامام ذین العابدین سے روایت کیا ہے "مجھے میر ہے والد نے وصیت فر مائی تھی کہ پانچ قسم کے لوگوں کے قریب بھی نہ پھٹانا۔

ندان سے بات کرنا جی کہ دراستے میں چلتے ہوئے بھی ان کے ساتھ نہ چلنا۔ اول' فاسق' شخص کہ وہ ایک لقمہ کے بدلے میں تجھوکو نی دے گا بلکہ ایک لقمہ سے کم میں بھی ۔

میں نے بوچھا" ایک لقمہ سے کم میں کس طرح بیچ گا"؟ وہ فرمانے گے "محض لقمہ کی امید پر تجھ کو نی دے گا اور وہ لقمہ اس کو میسر بھی نہ ہوگا"۔ دوسرا '' بخیل' کہ تیری ضرورت کے وقت تجھ سے کنارہ کش ہوجائے گا۔ تیسرا'' جھوٹا'' کہ وہ تجھ دھو کے میں رکھے گا جو چیز دور ہوگی۔ اس کو قریب بتائے گا اور جو قریب ہوگی اس کو دور ظاہر کرے گا۔ چو تھا'' بیو توف'' کہ یہ تجھ نفع پہنچانے کی کوشش کرے گا تب بھی اپنی تھا فت کی وجہ سے تجھ نقصان ہی پہنچائے گا۔ مثل مشہور ہے کہ' دانا دشمن بیوقوف دوست سے بہتر ہوتا ہے''۔ پانچواں'' قطع رمی'' کرنے والے کے پاس نہ جانا کہ میں نے قرآن یاک میں متعدد جگہ ان کے لیئے بعنت یائی ہے:

1- ترجمہ:''اور جولوگ اللہ تعالیٰ کےمعاہدے کواس کی پچنگی کے بعد توڑتے ہیں اور اللہ تعالیٰ نے جن تعلقات کو جوڑنے کا تکم فرمایا ہے ان کوتوڑتے ہیں اور دنیا میں فساد کرتے ہیں۔ یہی لوگ ہیں جن پرلعنت ہے اور ان کے لیے اُس جہاں میں خرابی'۔ (سورۃ رعد، آیت نمبر 25)

2۔ ترجمہ: '' پھرتم سے یہ بھی توقع ہے کہ اگرتم حاکم بن جاؤ ( کوئی مرتبہ ل جائے ) تو ملک میں خرابی ڈالواورا پئی قرابتیں قطع کر دورشتہ داریاں کاٹ ڈالو، ایسے لوگ ہیں جن پر اللہ تعالیٰ نے لعنت کی ۔ پس بہرا کردیا اوراندھی کردیں آئٹھیں ان کی ۔ کیا (یہلوگ) قرآن میں دھیان نہیں کرتے (غور نہیں کرتے ) یا دلوں پر ان لوگوں کے قتل پڑگیا ہے'۔ (سورہ محمرآیت نمبر 24 – 22)

حضرت انس ؓ فرماتے ہیں کہ رسول کریم خاتم النہبین سال الیہ ہے فرمایا" جو محض چاہتا ہے کہ اس کے رزق میں وسعت وفراخی اوراس کی اجل میں تاخیر کی جائے (لیعنی اس کی عمر دراز ہو) تواس کو چاہیے کہ وہ رشتہ داروں کے ساتھ حسنِ سلوک اوراحسان کرے"۔ (مشکوۃ)

نبی کریم خاتم النبیین صلی این نے فرمایا" قطع حمی کرنے والا جنت میں نہیں جائے گا"۔ (صیح بخاری)

رسول الله خاتم النبیین سال این بخاوت اور قطع رحی سے بڑھ کرکوئی گناہ ایسانہیں ہے جس کا مرتکب زیادہ لاکق ہے کہ اس کواللہ کی جانب سے دنیا میں بھی جلد سزا دی جائے اور آخرت کے لیے بھی اسے باقی رکھا جائے "۔ (جامع تر مذی) ا یک حدیث میں ہے"صدقہ کرنا، بھلائی کااختیار کرنا، والدین کے ساتھ احسان کرنا اور صلہ رحمی کرنا، آ دمی کو بد بختی سے نیک بختی کی طرف چھیر دیتا ہے۔عمر میں زیادتی کا سبب ہے اور بری موت سے حفاظت ہے"۔ ( کنز)

ایک حدیث میں ہے ابن دینار "کہتے ہیں "حضرت ابن عمر ؓ مکہ کے راستے میں تشریف لے جارہے تھے۔ راستے میں ایک بدوجا تا ہوا نظر آیا۔ حضرت ابن عمر ؓ نے اس کو اپنی سواری دے دی اور اپنی سرمبارک سے تمامہ اتارکراس کی نذر کر دیا۔ ابن دینارؓ نے عرض کیا "حضرت بیشخص تو اس سے کم احسان میں بھی راضی ہوجا تا اور بہت خوش ہوجا تا اور بہت خوش ہوجا تا (آپ نے عمامہ بھی دیا اور سواری بھی )"۔ حضرت ابن عمر ؓ نے فرمایا "اس کا باپ میرے باپ کے دوستوں میں سے تھا اور میں نے حضور پاک خاتم النہین صلاح اللہ اللہ کی کویڈرماتے ہوئے سناہے "بہترین صلد حمی آ دمی کا اپنے باپ کے دوستوں سے سب سے بہتر سلوک اور سب سے اچھا برتا وکرناہے "۔ (جامع ترمذی)

حضرت سلمان بن عامر ؓ سے روایت ہے کہ نبی کریم خاتم النبیین سالٹھا آیا ہے نے فر مایا''غریب پرصد قد کرنا،صرف صدقہ ہے اور رشتہ دار پرصد قد کرنا مصدقہ بھی ہے اور صلد رحی بھی بیدوچیزیں ہوگئیں "۔ (سنن ابن ماجہ،مسنداحمہ)

ایک مرتبه حضرت محمد خاتم النبیین سال این این مین سال این این مین مین اور مشہور محلال این مین مسعود مشہور محالی اور مشہور خاتم النبیین سال این اہلیہ حضرت زینب نے ان سے کہا" آج حضور پاک خاتم النبیین سال این اہلیہ حضرت زینب نے ان سے کہا" آج حضور پاک خاتم النبیین سال این این این اللہ میں حالے کے پاس جاکر بدور یافت کر لوکہ میں صدفہ کا مال تہ ہیں دے دول تو بیکا فی ہے یانہیں "؟ انہوں نے فرما یا" تم خود ہی جاکر دریافت کرو" (ان کواپئی ذات کے لیے سوال کرنے میں خالب اورخود خرضی کا خیال ہوگا)۔ حضرت زینب مضور پاک خاتم النبیین سال این این خدمت میں حاضر ہو کیں۔ وہاں درواز سے پر دیکھا کہ ایک عورت بھی کھڑی ہے اور دو بھی یہی مسئلہ دریافت کرنا چاہتی ہے۔ لیکن حضور پاک خاتم النبیین سال این ایک خاتم النبیین سال این کے لیک خاتم النبیین سال این کے لیک خاتم النبیین سال این کے لیک خاتم النبیین سال این کے حداد دیا ایک تو فلال انصار یہ ہیں اور ایک عبداللہ بن مسعود کی ہوگا دی ہوگا اور ایک خاتم النبیین سال سال این کے لیک گونا تواب ہے ایک صدفہ کا اور ایک قراب کا" (مشکل ق)

حضرت اساء "فرماتی ہیں کہ جس زمانے میں حضور پاک خاتم النہ بین صلاقی ہے کا قریش سے معاہدہ ہور ہاتھا۔ اس وقت میری والدہ (جو مسلمان نہ ہو کی تھیں ۔ حضرت اساء "کی یہ والدہ جن کا نام قبلہ یا قتلیہ بنت عبدالعزی ہے چونکہ مسلمان نہ ہو کیں۔ اس لیے حضرت ابو بکر " نے انہیں طلاق دے دی تھی ۔ بعض روایت میں آیا ہے کہ یہ کچھ گھی وغیرہ ہدیہ کے طور پر لے کر حضرات اساء "کے گھر میں مدد کی طلب گار ہوکر آئیں تھیں ۔ انہوں نے ان کو اپنے گھر میں داخل نہیں ہونے دیا اور اپنی علاقی بہن حضرت عائش سے مسئلہ دریافت کر نے لیے آدمی بھیجا کہ حضور پاک خاتم النہ بین صلافی آیا ہے سے دریافت کر کے اطلاع دیں۔ حضور پاک خاتم النہ بین صلافی آیا ہے نے ابازت دے دی۔ اس کی بابت ہی قرآن یاک میں (سورة مستحنہ آیت نمبر 8) میں بی آیت شریفہ نازل ہوئی:

ترجمہ:''اللہ تعالیٰتم کوان لوگوں کے ساتھ احسان اورانصاف کا برتا وَ کرنے سے منع نہیں فرما تا جوتم سے دین کے بارے میں نہیں لڑتے اورتم کوتمہارے گھروں سے انہوں نے نہیں نکالا ۔اوراللہ تعالیٰ انصاف کا برتا وَ کرنے والوں سے محبت کرتا ہے "۔

حضرت ابن عمرؓ سے روایت ہے کہ حضور پاک خاتم النببین صلی ﷺ نے فرمایا" وہ مخص صلہ رحمی کرنے والانہیں ہے جو برابر برابر کا معاملہ کرنے والا ہو،صلہ رحمی کرنے والا تو وہ ہے جود وسروں کے توڑنے پرصلہ رحمی کرئے'۔ (مشکلوۃ)

ایک صحابی " نے حضورا قدس خاتم النبیین میں ٹی آئی ہے عرض کیا" یارسول اللہ خاتم النبیین میں ٹی آئی ہم برے پچھرشتہ دار ہیں میں ان کے ساتھ صلہ رحی کرتا ہوں وہ قطع حری کرتے ہیں۔ میں ہر معاملہ میں تخل سے کام لیتا ہوں وہ جہالت پراتر تے رہتے ہیں " حضور وہ طعع حری کرتے ہیں۔ میں ہر معاملہ میں تخل سے کام لیتا ہوں وہ جہالت پراتر تے رہتے ہیں " حضور پاک خاتم النبیین میں ٹی ان پرا تھا ہوں ہو خود ذکیل ہوجا نمیں پاک خاتم النبیین میں ٹی ٹی ڈر ما یا" اے شخص اگر یہ سب پچھٹھیک ہے جوتو بیان کر رہا ہے تو تو ان کے منہ میں گرم را کھ ڈال رہا ہے۔ ( یعنی وہ خود ذکیل ہوجا نمیں گے ) جب تک تم اس روش پر قائم رہو گے تیرے ساتھ اللہ تعالی کی مددشامل رہے گی " ۔ ( مشکو ق ) ۔ ( مشکو ق ) ہوئی حقیقت ہے کہ جس کو اللہ تعالی کی مددل جائے اس کو کب کسی اور کی مدد کی ضرورت ہوتی ہے؟

ایک شخص نے آپ خاتم انتہین سل نٹھ آیہ ہے یو چھا کہ' افضل ترین صدقہ کیا ہے؟'' آپ خاتم انتہین سل ٹھ آیہ ہم نے فرما یا"رشتہ داروں کے ساتھ اچھا سلوک کرنا" - (ترغیب
ایک حدیث میں حضور پاک خاتم النہین سل ٹھ آیہ ہم کا بیار شاذ فقل ہوا ہے کہ' جوشخص بید پسند کرے کہ قیامت میں اس کو بلند مکانات ملیں۔ اس کواو نچے او نچے درجات عطا ہوں ، اسے چاہیے کہ جوشخص اس پرظلم کرے اس سے درگز رکرے اور جواس کوا پنی عطا سے محروم رکھاس پر احسان کرے اور جواس سے اپنے تعلقات کو توڑے اس سے تعلقات کو جوڑے "۔ (درمنشور)

سیدنامعاذین انس رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہرسول اللہ غاتم النہبین سلاٹھائیکٹر نے فرمایا" سب سے زیادہ فضیلت والاثمل ہیہ ہے کہ تواس سےصلہ رحمی کر جو تجھ سے قطع رحمی کرے،اس کودے جو تجھ کومح وم کرےاوراس سے درگز رکر جو تخھے گالیاں دے"۔

یک حدیث میں حضورا قدس خاتم النہین سلافیاتیا نے فرمایا" مجھے میرے رب نے 9 باتوں کا حکم دیا ہے۔

1 \_ الله تعالى كاخوف ظاہر ميں ہواور باطن ميں بھي ۔ 2 \_ انصاف كى بات خوشى ميں بھي اور غصه ميں بھي ۔

3۔میانہ روی فقر کی حالت میں بھی اور وسعت کی حالت میں بھی۔ 4۔ جو شخص مجھ سے تعلقات کو تعلقات کو استوار کروں۔

5۔ جو تحص مجھے اپنی عطائے محروم کرے میں اس کے ساتھ حسن سلوک کروں۔ 6۔ جو تحص مجھے برظلم کرے میں اس کومعاف کروں۔

7۔ میراسکوت (میری غاموثی) (آخرت یااللہ کی یادکا) فکر ہو۔ 8۔ میری گویا کی اللہ تعالی کاذکر ہو۔

9\_ میری نظرعبرت کی نظر ہواور میں نیک کام کا حکم کرتار ہُوں"۔ (مشکوۃ المصابح)

حضرت عائشہ سے مروی ہے کہ حضور پاک خاتم النبیین صلّ خلیّ نے فرمایا''رحم ( قرابت )عرش کے ساتھ معلق ہے اور کہتی ہیں کہ جو مجھے جوڑے اللہ تعالیٰ اسے جوڑ دے اور جو مجھ قطع کرے اللہ تعالیٰ اسے قطع کردے"۔ ( بخاری ومسلم )

حضرت براء بن عازب طحضور پاک خاتم النبیین صلیفی پیلی سے روایت کرتے ہیں کہ آپ خاتم النبیین صلیفی پیلی نے فرمایا کہ' خالہ کا درجہ مال جتنا ہے'' (ترفدی) سورہ نور آیت نمبر 22 میں فرمان الٰہی ہے: ترجمہ:''اور جولوگتم میں (دین کے اعتبار سے) بزرگی والے (اور دنیا کے اعتبار سے) وسعت والے ہیں۔وہ اس بات کی قسم نہ کھا ئیں کہ وہ اہل قرابت کو اور مساکین کو اور اللہ تعالیٰ کی راہ میں ہجرت کرنے والوں کو نہ دیں گے اور ان کو چاہیے کہ وہ معاف کردیں اور درگزر کریں کیا تم پنہیں چاہیے کہ اللہ تعالیٰ تمہار بے قصوروں کو معاف کردے؟ بے شک اللہ تعالیٰ غفور دیم ہے "۔

اس آیت شریفہ کا پس منظر میہ ہے کہ سن 6 ھیں غزوہ بن المصطلق کے نام سے ایک جہاد ہواجس میں حضرت عائشہ مشکل کے سن 1 کے ہمراہ تھے۔ بہت ہاکا تھیں ان کی سواری کا اونٹ الگ تھا۔ اس پر ہودی تھا بیا ہے ہودی میں رہی تھیں جب چلنے کا وقت آیا تو چندا آدی ہودی کو اٹھا کراونٹ پر باندھ دیا کرتے تھے۔ بہت ہاکا چیلکا وزن تھا اٹھانے والوں کو اس کا احساس بھی نہ ہوتا تھا کہ اندرکوئی ہے۔ حسب معمول ایک منزل پر قافلہ اترا۔ جب روائی کا وقت ہوا تو لوگوں نے ہودی کو اونٹ پر باندھ دیا کہ حضرت عائشہ اس وقت استخبا کے لیے تشریف لے گئیں تھیں۔ جب یہ واپس آئیس تو معلوم ہوا کہ ہار جوانہوں نے پہن رکھا تھا وہ نہیں ہے۔ یہ ہار تلاش کرنے واپس چلی گئیں واپس آئیس وقت استخبار کے لیے تشریف لے گئیں۔ انہوں نے خیال فرمایا کہ جب نبی کریم خاتم النہ بین صفح اللہ ہوگا تو تلاش کرنے واپس چلی معلم ہوگا تو تلاش کرنے واپس چلی گئیں واپس آئیس وقت اللہ ہوگا تو تلاش کرنے واپس چلی انہوں کے جہاں پر بی آئیس کی کوروانہ کریں گے۔ بیخیال کرے آپ وہاں پر بی آئیس کا خاب آیا تو وہاں پر بی آئیس کی گئی وروانہ کریں گے۔ بیخیال کرے آپ وہاں پر بی آئیس کی خاب اس بینیس کی کوروانہ کریں گئی ورک کی کوری عورت ہوئی تو جوگا میں نیندا نے کا سوال بی پیدا نہ ہوتا۔ حضرت مقوان بن معلی اگلی کورونہ کی کوری عورت ہوئی تھی جوتا لیا کے وقت جب وہاں پہنچاتو حضرت عائشہ کوسوتے ہوئے پایا اور چونکہ پر دہ کی آ واز سے انا اللہ وانا الیدراجعون پڑھا۔ ان کی آواز سے حضرت عائشہ کی آئی ورفوراً بنا مند ڈھانپ لیا۔ انہوں نے اپنا اورٹ ان کے زد کیک لاگر بٹھا ہے۔ بیال پر سوارہ و کئیل کیگڑ کر لے گئے اور قافلے میں پہنچادیا۔ عبراس کی شہرت کی۔ اس کے ساتھ بھن پہنچادیا۔ عبراس کی شہرت کی۔ اس کے ساتھ بھن بھو لے مسلمان بھی اس تذکرہ عبراللہ بین ابی جومنافقوں کا سردار اور اور مسلمان وہی تھاں تھیں تھی تھا گئی اورفوراً ابنا مند ڈھانپ لیا۔ انہوں کے ان کے دی تھاں تھا ان کے زد کے لاکر بٹھا یا۔ یہ اس کے ساتھ بھن بھی بھی ہو لے مسلمان بھی اس کی دورورا کی سائم کی وار کی دورا ورانہ کی سے کہ کی دورا کے مسلمان ہو کے مسلمان بھی تھا کے مسلمان بھی ان کے سائم کی دورورا کی سے کورورا

میں شان ہوگئے۔ اور ایک ماہ تک بدذکر اور تذکرے ہوتے رہے۔ حضور پاک خاتم انتہیں سانٹائی ہا اور سلمانوں کواس واقعہ کا ہے صدافتوں تھا۔ کوئی واقعہ کوئی وقعہ وحضوت عائشہ کی براءت کی منازل ہوا۔ اور اللہ تعالیٰ کی طرف سے ان اوگوں پر بخت عمّا ہوا۔ جنہوں صورت ندہوتی ۔ ایک ماہ کے بعد سورہ فور کا ایک رکوع حضرت عائشہ کی براءت (بے گنائی) میں نازل ہوا۔ اور اللہ تعالیٰ کی طرف سے ان اوگوں پر بخت عمّا ہوا۔ جنہوں نے بدلیل بے جوت اس تہمت کوشائع کیا تھا۔ اس واقع کوشہرت دینے والوں میں مسطع ٹا یک صحابی بھی تھے۔ جوحشرت ابو بکر ٹا کے رشتہ دار تھے اور حضرت ابو بکر ٹان کی خبر کی اور عالم اس کی شرکت سے حصرت ابو بکر ٹا ہوا۔ ور اللہ تعالیٰ کی طرف سے ان انہوں نے اپنا ہونے کے گری اور اعانت (مدد) فرما یا کرتے تھے۔ اس تہمت کے قصہ میں ان کی شرکت سے حصرت ابو بکر ٹا کوئی مداور ہوئی ہوا اور مون بھی چاہیے تھا کہ انہوں نے اپنا ہونے کے باوجودا اس قصہ کوشہرت دی۔ اس رنج میں حضرت ابو بکر ٹان کی کئی تشم کی مدذ نہیں کریں گاس پر مندرجہ بالا آیت نازل ہوئی۔ روایت سے معلوم ہوتا ہے کہ حضرت ابو بکر ٹانے اس میں بہت زیادہ حصہ لیا تھا۔ جبہ حضرت ابو بکر ٹانے ان کی مدد نہ کریں گالت کا ذمہ اٹھایا ہوا تھا۔ جب حضرت عائشہ ٹان بالہ تعالیٰ کی طرف سے مندرجہ بالا آیت نازل ہوئی توحشرت ابو بکر ٹانے نے اس میں بہت زیادہ حصہ لیا تھا۔ جبہ حضرت ابو بکر ٹانے اس کی تم کی مدد نہ کریں گیا تھا کا در اس کو تم کی مدد نہ کریں گیا تھا کا در مداشیا ہوئی توحشرت ابو بکر ٹانے تھا کی طرف سے مندرجہ بالا کی تعد تھا تھا کہ تھا تھا کہ دو باری میں ہے بحد حضرت ابو بکر ٹانے کی کہ قسم کی مدد نہ کریں گیا تھا کا در چندر کریں گیا تھا کی اور جسورت ابو بکر ٹانے تی میں سے ایک مطرف سے مندرجہ بالا کی اشاعت میں حصرت ابو بکر ٹانے تھی ہور تھا کی لوروں میں سے جن میں سے ایک مطرف الوروں کے تسم کی طرف سے مندر دیکریں گیا تھا کی کہ فرم کی میں کی کوشتم کی دیکریں گیا تھا کی ور دینگر کی دور کی تعدر کی کی کوشتم کی دیکریں گیا گیا کی ور کی خال ہوئی '' بزرگی والے اور وسعت والے دھرات اس کوشم نہ کی کی گیا گیں کو دور منظم کی کی گیا گیا گیا کہ کی کوشتم کی دیکریں گیا کی کو در کی کو در کی کو در کی کو در کی کی کوشتم کی دیکریں گیا گیا کہ کی کی کوشرات کو کو کو کو کو کی ک

کس قدر مجاہد عظیم ہے کہ اس شخص کا وظیفہ اللہ تعالی کے فرمان میں د گنا کردیا جس نے ان کی بیٹی پر بہتان لگایا تھا۔

حضرت انس سے مروی ہے کہ فرمایا" حضرت ابوطلحہ انصار مدینہ میں سے سب سے زیادہ تھجوروں کے مالک تھے۔ان کا سب سے پیندیدہ مال' ہیر حار' کا باغ تھا اوراس کارخ مسجد نبوی کی طرف تھا۔حضور پاک خاتم النبیین ساٹھ آلیکم اس میں تشریف لے جاتے اور ' ہیر حار' کاعمدہ اور میٹھا پانی پینے اور جب بیآیت کریمہ نازل ہوئی ترجمہ: ''تم کامل نیکی کونہ پہنچ سکو گے جب تک اس مال میں سے خرچ نہ کروجس کوتم خود عزیز رکھتے ہو'۔ (سورہ آل عمران ، آیت نمبر 92)

تو حضرت طلحہ نے حضور پاک خاتم النبیین میں اللہ اللہ علیہ اللہ خاتم النبیین میں اللہ اللہ خاتم النبیین میں اللہ خاتم النبیین میں اللہ خاتم النبیین میں اللہ خاتم النبیین میں اسے اللہ کی راہ میں سے جسے تم عزیز رکھتے ہو'۔ اور میرالپندیدہ مال تو'' بیر حار' کا باغ ہے میں اسے اللہ کی راہ میں صدقہ کر دیتا ہوں۔ اور اس پر اللہ تعالی سے اجرو تو اب کی امیدر کھتا ہوں۔ حضور پاک خاتم النبیین میں اللہ اواہ یہ بوٹر ابی نفع بخش مال ہے۔ یہ تو بڑا منافع بخش مال ہے۔ یہ تو بڑا منافع بخش مال ہے۔ یہ تو بڑا منافع بخش مال ہے۔ اور جو کھھ تو نے کہا ہے میں نے س لیا ہے اور میری رائے میہ کہ اس کوا پنے قریبی رشتہ داروں میں تقسیم کردو"۔ حضرت ابوطلحہ نے عرض کیا" یا رسول اللہ خاتم النبیین عقیم کردیا"۔ (بخاری وسلم)

حضرت انس ٹسے مروی ہے کہ رسول پاک خاتم النبیین سلّ اللّٰہ آلیا ہے نے فرما یا'' جو یہ چاہتا ہے کہ اس کے رزق میں فراخی کی جائے اور اس کی عمر کمبی کی جائے اس کی حال کے خاتم کی کہ خاتم کمبی کی خاتم کی خاتم کی خاتم کمبی کی خاتم کمبی کی جائے اور اس کی خاتم کی خاتم کی خاتم کی حال کی خاتم کی خاتم

حضرت ابو محمد جبیر بن مطعم سے روایت ہے کہ حضور پاک خاتم العبیین ساٹھ آلیہ ہے نے فرما یا ''قطع تعلق کرنے والے جنت میں داخل نہ ہوں گا''۔ (بخاری و مسلم) حضرت ابو سفیان صغر بن حرب سلم کے متعلق اپنی طویل حدیث میں بیان کرتے ہیں کہ ہرقل نے ابو سفیان سے بوچھا"وہ (یعنی نبی کریم خاتم العبیین ساٹھ آلیہ ہم ہمیں کس چیز کا حکم دیتے ہیں "۔ ابو سفیان کہتے ہیں کہ میں نے کہا''وہ کہتے ہیں صرف اللہ کی عبادت کرواور کس کواس کا شریک نہ بناؤ اور جو کچھ تمہارے باپ دادا کہتے ہیں (بتوں کی عبادت وغیرہ) اسے چھوڑ دو۔ اور (اُس کی عمر لمبی ہو) ہمیں حکم دیتے ہیں کہ نماز پڑھیں ۔ سے بولیں، پاکدامنی اختیار کریں اور صلدر حی کو اپنا کیں"۔ (بخاری و مسلم) حضرت انس سلے حکم میں تاخیر کی جائے اس کے درق میں وسعت کی جائے اور اس کے نشانات قدم میں تاخیر کی جائے اس کو جائے اور اس کے نشانات قدم میں تاخیر کی جائے اس کو جائے اور اس کے نشانات قدم میں تاخیر کی جائے اس کو جائے اور اس کے نشانات قدم میں تاخیر کی جائے اس کو جائے دو صلدر حمی کرے۔ (مشکو ق) (متفق علیہ)

نشانات قدم میں تاخیر کئے جانے سے عمر کی درازی مراد ہے۔اس لیے جس شخص کی جتنی عمر زیادہ ہوگی اتنے ہی زمانے تک اس کے چلنے سے نشانات قدم زمین

پرزیادہ پڑیں گے اور جومر گیااس کے پاؤل کا نشان زمین سےمٹ گیا''۔

الله تعالی سورہ فقص، آیت نمبر 77 میں فرما تا ہے: ترجمہ: ''اور تجھے جو کچھ بھی الله تعالیٰ نے دے رکھا ہے اس میں عالم آخرت کی بھی جبتجو کراوراس دنیا سے اپنا حصہ ( آخرت میں لے جانا ) فراموش نہ کراور جس طرح الله تعالیٰ نے تیرے ساتھ احسان کیا ہے تو بھی (بندوں پر )احسان کر (اوراللہ کی نافر مانی اور حقوق کوضائع کر کے ) دنیا میں فساد نہ کر بے شک اللہ تعالیٰ فساد کرنے والوں کو پینرنہیں کرتا''۔

سعدي كہتے ہيں" آخرت كى جتبوكرنے كامطلب بيہ كهصدقه كر،الله تعالى كا قرب حاصل كراورصله رحى كر"۔

حضرت ابن عباس فرماتے ہیں که'' دنیا سے اپنا حصہ لینا مت بھول'' کا مطلب بیہ ہے کہ دنیا میں آخرت کے لیے ممل کرنا نہ چھوڑ۔

مجاہد کہتے ہیں که'' و نیامیں اللہ تعالیٰ کی عبادت کرنا دنیا سے اپنا حصہ لینا ہے جس کا ثواب آخرت میں ملے گا۔ آ دمی کا اپنی دنیامیں سے اپنی آخرت کا حصہ بھلا دینا اپنے نفس پر انتہائی ظلم ہے''۔

حضرت انس ﷺ سے روایت ہے کہ نبی کریم خاتم النہ بین صلی ایک ارشاد فرمایا: ترجمہ:'' مخلوق ساری کی ساری اللہ تعالیٰ کی عیال ہے پس اللہ تعالیٰ کو وہ شخص بے حدمجوب ہوتا ہے جواس کے عیال کے ساتھ احسان کرے''۔ (بیہ قی فی شعب الایمان)

مختصریہ کے صلدرتی سے رزق بڑھتا ہے، عمر بڑھتی ہے، آخرت میں درجات بلند کئے جاتے ہیں۔ دل میں ایک نور پیدا ہوتا ہے۔ پھریہ نوراس کے چبرے پر چیکنے لگتا ہے۔ پھراییا شخص اللہ تعالیٰ کاولی بن جاتا ہے۔ بیمرتبدا سے صلدرتی پر دوام کی بدولت حاصل ہوتا ہے اوراییا شخص بری موت سے محفوظ ہوجاتا ہے۔

حضورا قدس خاتم النبیین سان الله تعالی کا بہ پاک ارشاد قالی کیا گیا ہے کہ''جوشی میر کے کی ولی کی ابات کرتا ہے وہ میرے ساتھ لا انکی کیا گیا ہے کہ''جوشی میرے کی ولی کی ابات کرتا ہے وہ میرے ساتھ لا انکی کیا تھا جلے میں آتا ہے۔ میں اپنے دوستوں کی جمایت میں الله تعالی نے جو چیز یں فرض کی ہیں ان کی بجا آوری ہے جتا تقریب حاصل ہوتا ہے کی اور چیز سے حاصل نہیں ہوتا۔ اس کے بعد دوسرے درجے میں نوافل کے ذریعے ہے تقریب حاصل ہوتا ہے اور نوافل کے ذریعے سے بندہ میرے ساتھ قرب حاصل کرتا رہتا ہے۔ اور جیتا نوافل میں اضافہ ہوتا کے بعد دوسرے درجے میں نوافل کے ذریعے سے تقریب حاصل ہوتا ہے اور نوافل کے ذریعے سے بندہ میرے ساتھ قرب حاصل کرتا رہتا ہے۔ اور جیتا نوافل میں اضافہ ہوتا ہوں اسان قبر ہوتا ہوں اسان کہ ہوتا ہوں اسان ہوتا ہے اتبادی قرب میں اضافہ ہوتا ہوں اسان ہوتا ہے اور جب وہ میر امجوب بن جاتا ہے تو میں اس کی آ کھ ،کان ، ہاتھ اور مدوگار بن جاتا ہوں۔ اگر وہ جسے کیچھ مانگتا ہے تو میں اس کا سوال پورا کرتا ہوں اور جسے کی چیز میں جس کے کرنے کا میں ارادہ کرتا ہوں اتنا تر دد مجھے کی چیز میں جس کے کرنے کا میں ارادہ کرتا ہوں اتنا تر دد کہا کہاں ہوتا ہے ہیں گئی میں ہوتا ہے بیں گئی میں میں عبادت کی وہ نوع ان کومیسر نہیں کرتا ہوں ہوتا ہے تیں گئی میں میں عبادت کی وہ نوع ان کومیسر نہیں کرتا ہوں ہوتا ہے تیں گئی میں میں عبادت کی وہ نوع ان کومیسر نہیں کرتا ہوں کے عبال کے موافق عمل درآ مدکرتا ہوں ۔ اس لیے ہیں کہ جن کے ایمان کوان کی تندرتی ہی درست رکھ تی ہوں تو وہ بگڑ جا تھیں تو میں اپنے بندوں کے حال کے موافق عمل درآ مدکرتا ہوں۔ اس لیے کہ میں ان کے دلوں کے احوال سے واقف اور باخم ہوں "۔ (درمنشور) (سجان تیری قدرت)

سے صدیث شریف بڑی قابل غور ہے۔ اس کا تعلق تکوین امور سے ہے۔ اس کا مطلب بینہیں کہ اگر کوئی غریب ہے تو اس کی امداد کی ہمیں ضرورت نہیں اور اگر کوئی ہم سے تعلق قطع کرتا ہے تو ہمیں جوڑنے کی ضرورت نہیں۔ اگر ایسا ہوتا تو پھر صدقہ ، صلہ رحمی ، اور عفو در گزر کی تمام روایات اور آیات بے کل ہوجا نمیں۔ بلکہ مطلب بیہ ہے کہ تکوینی طور پر تو بیسلسلہ اس طرح رہے گا کوئی ماہر ڈاکٹر یا محکمہ حفظان صحت بیہ چاہے کہ کوئی بیار نہ ہو بینا ممکن ہے۔ کوئی حکومت بیکوشش کرے کہ آپس میں کوئی قطع تعلق کرے ہی نہ تو بیم کن نہیں ہوتا۔ البتہ ہم لوگ اپنی وسعت کے مطابق لوگوں کی اعازت کی ، ہمدردی کی ، علاج کی مسلح کی کوشش کرنے پر مامور ہیں اور ہم ان معاملات میں جبنی کوشش کریں گے اس کا اجراور اس کا ثواب دین اور دنیا میں ضرور ملے گا۔ لیکن اگر اپنی سعی کے باوجود کوئی بیار اچھا نہ ہو، اپنی کوشش کے باوجود کسی کی مالی حالت درست نہ ہواور بے حدکوشش پر بھی تعلق قطع میں رہیں تو مالیوں نہیں ہونا جا ہے۔ کوشش اور ہر دم کوشش اور اللہ تعالی سے کا میابی کی امیدر کھنی جا ہے۔

علما کا کہناہے" نیکی جتنی بھی اپنی نگاہ میں کم مجھی جائے گی اتنی ہی اللہ تعالیٰ کے ہاں بڑی مجھی جائے گی"--- اللہ تعالیٰ ہمیں عمل کرنے کی توفیق عطافر مائے-(آمین)

## سخاوت وايثار

**سخاوت:** وہ چیز دوسروں کودینے کا نام ہے، جس کی اسے ضرورت نہیں، لیخی زائدا زضرورت مال دوسروں کودے دیناسخاوت ہے۔

ایثار: باوجودا پن حاجت کے مال دوسر ہےودے دیناایثارہے۔

حاجت کے ہوتے ہوئے مال دوسر ہے کو بینامشکل کام ہے۔ سخاوت میں ایثار کے اوپرکوئی درجہنہیں ہے۔ آدمی کے پاس اگر مال نہ ہوتو قانع اور کم حرص ہونا چاہیے اور اگر مال ہوتو ایثار ، سخاوت اور سلوک کرنے میں کوتا ہی نہ کر ہے اور بخل سے کوسوں دُورر ہے۔ کیونکہ سخاوت انبیاء کرام علیہ السلام کے اخلاق میں سے ہے اور نجات کا اصل اصول یہی ہے۔

حدیث شریف میں ہے کہ نبی کریم خاتم النبیین سالٹھائیکی نے ارشاد فرمایا" سخاوت جنت کے درختوں میں سے ایک درخت ہے، اِس کی ٹہنیاں زمین پر جھکی ہوئی ہیں، جو کوئی ان میں سے ایک ٹہنی پکڑلیتا ہے وہ اِس کو کھنچ کر جنت میں لے جاتی ہے"۔ (مشکوۃ المصانح )

سخاوت الله تعالیٰ کے ایثار میں سے ایک نام ہے اور اس کے اعلیٰ ورجے کا نام **ایثار** ہے جو کہ نبی کریم خاتم انتہبین سانٹھ آئی تہ کے روز کامعمول تھا۔ یہاں تک کہ الله تعالیٰ نے آپ خاتم انتہبین سانٹھ آئی تہ کے خُلق کوخلق عظیم فر مایا۔

ابوہریرہ ٹیان کرتے ہیں،رسول اللہ خاتم النہیین سالٹھائیلہ نے فرما یا''سخاوت، جنت میں ایک درخت ہے، پس جو مخص شخی ہوگا تو وہ اس کی ایک ثناخ کو پکڑ لےگا، پھر شاخ اسے نہیں چھوڑ ہے گی حتیٰ کہ وہ اسے جنت میں لے جائے گی، جبکہ بخیلی وطع جہنم کا ایک درخت ہے جو مخص بخیل ہوگا تو وہ اس کی ایک ثناخ پکڑ لےگا،اوروہ شاخ اسے نہیں جچوڑ ہے گی حتیٰ کہ اسے جہنم میں لے جائے گی'۔ (مشکوۃ المصابح)

ایک ولیے کا حال سُنیے، روایت ہے "ایک عابدہ عورت حبان بن حلال ؓ کے پاس کھڑی ہوئی تھی، وہ اپنے دوستوں میں بیٹھے ہوئے تھے۔اُس نے کہا کہ میں میں میں میں میں ہوگے ہوئے ہوئے گئے۔ کوئی ہے کہ جس سے میں ایک مسئلہ پوچھ سکوں؟ لوگوں نے حبانؓ کی طرف اشارہ رکرتے ہوئے کہا، جو کچھ پوچھا ہے ان سے پوچھ لے عورت نے حبانؓ سے سوال کیا کہ سخاوت کے کہتے ہیں؟ اُنہوں نے جواب دیا کہ خواب دیا کہ سخاوت کے کہتے ہیں؟ اُنہوں نے جواب دیا کہ خرچ کرنا، ایٹار کرنا۔ عورت نے کہا کہ اِس پر تواب کی نیت کرنی ہے یانہیں؟ کہا ہاں تواب کی توقع کرنی اللہ تعالیٰ کی عبادت تنی دل سے کریں اورا لیے کریں کہ طبیعت پر گراں نہ گڈر رے۔ عورت نے کہا کہ اِس پر تواب کی نیت کرنی ہے بینہیں؟ کہا ہاں تواب کی توقع کرنی ہے۔ عورت نے کہا کہ ایس کے عبد لے میں 10 نیکیاں دی جانمیں گی عورت نے کہا! سبحان اللہ، جب عورت نے کہا کہ ایس کے ایک دے کر 11 لیے تو پھر سخاوت کیا ہوئی؟ حبانؓ بن مطال آنے اُس سے پوچھا کہ پھر تیر ہے زدیک سخاوت کیا ہے؟ عورت نے کہا! "ممبر ہن دورکی کی عبادت اِس طرح کرو کہ اطاعت میں لذت ملے اور طبعیت پر بھی گراں نہ گزر ہے اور ای احال معلوم ہے اوروہ یہ جانت ہے کہ ہوگ ایس کے کہا لی تعالیٰ کی مرضی کے مطابق ہو، وہ جو چاہے کرے کا حال ہوجائے۔ کیا اِس بات کی تہمیں شرم نہیں آتی کہ اللہ تعالیٰ کو تہارے وال کا حال معلوم ہے اوروہ یہ جانتا ہے کہ بیلوگ ایک چیز کے مطابق ہو، وہ جو چاہے کرے بیاں اور کم دے کرزیادہ کی تو تو تی کی وجہ سے ہے ۔۔۔

یعنی جب سی شخف کو بیمعلوم ہو کہ فلال شخف مجھ سے کوئی سلوک اِس واسطے کررہاہے کہ میں اِس کو اِس کے بدلے میں زیادہ دوں، تو بے شک وہ اِس لینے سے خوش نہ ہو گا۔ توعبادت ایسی کی جائے کہ اِس میں لذت بھی ہواورا جرکی توقع نہ کی جائے۔سب کچھ ما لک کی مرضی پرچھوڑ دیا جائے۔

حضرت جابر ﷺ سے کسی نے بوچھا کہ اعمال میں افضل عمل کونسا ہے؟ آپ ؓ نے جواب دیا کہ "سخاوت اور صبر "۔

حضرت سہیل نُستریؒ فرماتے ہیں کہ حضرت موسیٰ علیہ السلام نے دُعا ما بگی "الٰہی مجھ کو محمد خاتم النہیین سلّ اللّٰہ ہے بعض درجات دِکھا دیا ہوں۔ یہ ہا النہ بین سلّ اللّٰہ تعالیٰ نے فرمایا! "اے موسیٰ علیہ السلام، تجھ کو تاب نہ ہو سکے گی، مگر ایک بار مرتبعظیم تجھ کو دِکھا دیتا ہوں۔ یہ ہا النہ بین سلّ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ نے فرمایا! "اے موسیٰ علیہ السلام نے جو یہ درجہ دیکھا تو قرب اللّٰی اور انور تجلّٰی برداشت سے باہر ہوگیا۔ حضرت موسیٰ علیہ السلام نے جناب باری تعالیٰ اور انور تجلّٰی برداشت سے باہر ہوگیا۔ حضرت موسیٰ علیہ السلام نے جناب باری تعالیٰ علی عرض کیا! "اللّٰی کس وجہ سے اور کونی خصوصیت کی وجہ سے اِن کو یہ بزرگ عنایت کی گئ"۔ ارشاد ہوا کہ "ایک عادت کے سبب کہ جس کو میں نے ان میں رکھا، یعنی شرم ایثار کی وجہ سے "پھر فرمایا" اے گاتو مجھے اِس سے حساب لینے میں شرم ایثار کی وجہ سے "پھر فرمایا" اے گاتو مجھے اِس سے حساب لینے میں شرم

آئے گی، بے حساب ہی اُس کو جنت میں جہاں چاہے گا، جگہ دوں گا"۔

روایت ہے کہ حضرت عبداللہ بن جعفر اپنی کسی زمین کودیکھنے کے لیے نکلے، راہ میں کسی باغ میں ٹھہرے وہاں ایک جبشی کام کر رہاتھا، وہ جبشی غلام تھا، اُس وفت ایک گُتا بھی اُسی اصاطہ میں گھس آیا جبشی نے ایک روٹی اُسے دے دی، پھر دوسری اور پھر تیسری، حضرت عبداللہ بن جعفر دُور بیٹے بید کیھتے رہے۔ پھراُ ٹھ کرحبشی سے پوچھا" تیری روز انہ کی خوراک کتنی ہے "؟ اُس نے کہا" آئی ہی جو آپ نے نہیں ہے"۔ آپ نے نے پوچھا" بیری روز انہ کی خوراک کتنی ہے "؟ اُس نے کہا" آئی ہی جو آپ نے نہیں ہے "۔ آپ نے نے پوچھا" بیر گورن کھر کیا اور بھر کیا اور بھو کا تھا اور بھر کیا گھا گھا "کہا" اُس نے کہا" فاقہ کر لوں گا"۔ پھر آپ نے نے دل میں خیال کیا" میں اِس کو اس کی سخاوت پر ملامت کر رہا ہوں، یتو مجھ سے زیادہ تخی ہے "۔

حضرت عمرِ فاروق ٹرماتے ہیں کہ ایک صحابی ٹے پاس کہیں سے ایک سِری آئی ، اُس نے خیال کیا" میر بے نسبت میرا فلاں بھائی زیادہ مختاج ہے، وہ سِری ورسرے کے پاس بھیج دی، اِسی طرح سات صحابہ کرام ٹے پاس سے وہ سری گھوم کر پھر دوسرے کے پاس بھیج دی، اِسی طرح سات صحابہ کرام ٹے پاس سے وہ سری گھوم کر پھر اوّل صحابی ٹے یاس آئی۔ بیجان اللہ بیتھا ایثار اُن لوگوں کا جن لوگوں نے بچھ درجات حاصل کر لیئے۔

روایت ہے کہ شب ہجرت حضرت علی خضرت محمد خاتم النہ بین ساٹھ آیا ہم کے بستر پرسوئے ،اللہ تعالی نے حضرت جرائیل اور حضرت میکا ئیل گوار شاد فر ما یا ''میں نے ٹم دونوں میں بھائی چارہ کردیا ہے، تم دونوں میں سے ایک کی عمر زیادہ کی ہے، اب بتاؤ کہ ٹم دونوں میں سے کون کم زندگی چاہتا ہے؟ اور زیادہ حیات دوسرے کے واسطے پیند کرتا ہے "۔دونوں نے بہی چاہا کہ میری عمر زیادہ ہو، لیعنی ایثار کسی نے پیند نہ کیا ،ارشادہ ہوا کہ "تم دونوں حضرت علی کے موافق بھی نہ ہوئے ، کہ میں نے اِن میں اور حبیب خاتم النہ بین سائھ آیہ ہم میں ہوائی چارہ قائم کیا تھا۔ تو بی آج رات اُس کے بچھونے پراُن کی جان کے بدلے اپنی جان کو فدا کرتا ہے۔ اور اس کا جینا اپنے جینے پرمقدم کرتا ہے، اُب تُم زمین پرجاوً اور علی گے دُشمنوں سے اُن کی حفاظت کرو" بس ارشاد کے مطابق حضرت جرائیل اُن کے سر فرشتوں پرفخر کرتا ہے "۔ کی طرف کھڑے ہوگئے اور پھر حضرت جرائیل نے فرمایا "واہ واہ اے فرزندا بوطالب، تجھ سا آج کوئی نہیں، کہ خُد اتعالی تجھ سے فرشتوں پرفخر کرتا ہے "۔

حضرت ابوالحسن انکا کُنْ کے پاس ایک مرتبہ برابروالے گاؤں کے تین آدمی آگئے، اُن کے پاس چندروٹیاں گنتی کی تھیں، پس اُنہوں نے اِن کے ٹکڑے کئے اور چراغ گل کردیااور کھانے کو بیٹھ گئے، پھرتمام لوگوں نے کھانا کھایا چراغ جلایا گیا تومعلوم ہوا کہ تمام روٹیاں اس میں موجود تھیں۔ گویا کسی نے پچھنہ کھایا تھا، ہر ایک نے دوسرے کا خیال کیا کہ دوسرا کھالے۔

حضرت حذیفہ عددی گئے ہیں کہ میں شام کے نواح میں یوم یرموک میں گیا۔ جھے اپنے چپازاد بھائی کی تلاش تھی کہ ان میں کچھ سانس ہوتو پانی بلا دوں کہ تھوڑ اسا پانی لیتا گیا۔ جب معرکہ کی جگہ ڈھونڈی توان کوزندہ پایا۔ پوچھا" پانی پلا وُں "اُنہوں نے کہا" ہاں "، جب میں پانی پلا نے لگا تو برابر سے آواز آئی "آہ" میر بے چپازاد بھائی نے اِشارہ کیا "پہلے اِسے پلاوً"، جب میں وہاں گیا تو دیکھا کہ مشام بن عاص پین، میں نے اُن کو پانی پلانا چاہا تو برابر سے آواز آئی "آہ" اُنہوں نے اشارہ کیا کہ "پہلے وہاں جاوً"، جب میں اُس شخص کے پاس گیا وہ مر چُکا تھا، پھر میں ہشام بن عاص پینے ایس آیا، وہ بھی انتقال کر چکے تھے، پھر میں اپنے چپازاد بھائی کے پاس آیا، وہ بھی انتقال کر چکے تھے، پھر میں اپنے چپازاد بھائی کے پاس آیا، وہ بھی انتقال کر چکے تھے، پھر میں اپنے جپازاد بھائی کے پاس پہنچا تو اُن کو بھی زندہ نہ پایا۔ اللہ ان سب پر رحم فرمائے، درجات لوٹنے والے بہی لوگ تھے۔

عباس بن دہقان کہتے ہیں کہ سوائے بشر بن حارث کے کوئی مخص ایسانہیں کہ جیسا دنیا میں آیا ویسے ہی گیا ہو۔ بشر بن حارث جیسے آئے تھے ویسے ہی گئے ، اُن کے مرض الموت میں ایک شخص آیا اور سوال کیا ، اُنہوں نے اپنا کرتا اُتارا اور اُسے دے دیا۔ایک اُور شخص سے ایک کیڑا ما نگ کراپنا بدن اُس سے چھپایا اور اِسی حالت میں اِنتقال فرمایا۔

#### احادیث مبارکه

- (1) حضرت عبداللہ بن عمر ﷺ ہے کہ نبی کریم خاتم النہ بین صلاحاً آپیل نے فرما یا "دوعاد تیں اللہ تعالیٰ کواچھی معلوم ہوتی ہیں ،اور دو بُری۔جوعاد تیں اُس کو کومجوب ہیں وہ "حسنِ خلق"اور " سخاوت " ہیں اور جوعاد تیں اُس کونا پہند ہیں وہ "خلق بد"اور " بخل " ہیں۔ (جامع تر مذی)
  - جب الله تعالی کسی بندے کی بہتری چاہتا ہے تو اس سے لوگوں کی حاجتیں پوری کروا تا ہے۔
- (2) نبی کریم خاتم النبیین سلافی آیا ہے فرمایا " بخیل (جوز کو ة نبیس دیتا) اورز کو ة دینے والے (سخی) کی مثال دوآ دمیوں جیسی ہے، دونوں لوہے کے کرتے (زرہ

) پہنے ہوئے ہیں، دونوں کے ہاتھ گردن سے بندھے ہوئے ہیں زکو ۃ دینے والا (سخی ) جب بھی زکو ۃ کارادہ کرتا ہے تواس کا کرتہ اتنا کشادہ ہوجاتا ہے کہ زمین پر چلتے میں گھسٹما جاتا ہے کیاں جب بخیل صدقہ کا ارادہ کرتا ہے تواس کی زرہ کا ایک ایک حلقہ اس کے بدن پر ننگ ہوجاتا ہے اوراس طرح سکڑ جاتا ہے کہ اس کے ہاتھ اس کی گردن سے جڑجاتے ہیں۔"ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ نے نبی کریم خاتم النہبین صلاح التی ہے کہ ماتے سنا" پھر بخیل اسے ڈھیلا کرنا چاہتا ہے کیاں وہ ڈھیلا نہیں ہوتا۔" (صبحے بخاری)

- (3) میں نے رسول اللہ خاتم النبیین سل شی آیا ہے بھی ما نگا۔ آپ خاتم النبیین علیہ نے عطافر مایا۔ میں نے پھر مانگا اور آپ خاتم النبیین علیہ نے پھر عطافر مایا۔ میں نے پھر مانگا آپ خاتم النبیین علیہ نے پھر عطافر مایا۔ اس کے بعد آپ خاتم النبیین سل شی ایس نے پھر مانگا آپ خاتم النبیین علیہ نے پھر بھی عطافر مایا۔ اس کے بعد آپ خاتم النبیین سل شی نے پھر مانگا آپ خاتم النبیین علیہ نے دل کوئی رکھ کر لے تو اس کی دولت میں برکت ہوتی ہے۔ اور جولا کی کے ساتھ لیتا ہے تو اس کی دولت میں پھے بھی برکت نہیں ہوگی۔ اس کا حال اس محض جیسا ہوگا جو کھا تا ہے لیکن آسودہ نہیں ہوتا (یا در کھو) او پر کا ہاتھ نے کے ہاتھ سے بہتر ہے "۔ (صیحے بخاری)
- (4) حضرت انس سے روایت ہے کہ نبی کریم خاتم النبیین سا اللہ ہے نام پر مانکنے والوں کو بھی خالی ہاتھ نہیں لوٹا یا اور جس نے جو مانگاوہ دیا۔ایک شخص نے نبی کریم خاتم النبیین سا اللہ ہے اللہ ہ
- (5) رسول الله خاتم النبیین طان ایس نے فرمایا" جب تمہارے حکمرال، تمہارے اچھے لوگ ہوں، اور تمہارے مالدار لوگ، تمہارے تنی لوگ ہوں اور تمہارے کام باہمی مشورے سے ہوں تو زمین کی پیٹھ تمہارے لیے اس کے پیٹ سے بہتر ہے، اور جب تمہارے حکمرال تمہارے برے لوگ ہوں، اور تمہارے مالدار تمہارے بخیل لوگ ہوں اور تمہارے کام عور توں کے ہاتھ میں چلے جائیں تو زمین کا پیٹے تمہارے لیے اس کی پیٹھ سے بہتر ہے"۔ (جامع ترمذی)
- (6) حضرت ابوہریرہ "نبی خاتم انتہیں علیقیہ سے روایت کرتے ہیں ،آپ خاتم النبیین علیقیہ نے فرمایا:''مومن بھولا بھالآخی ہوتا ہے جبکہ فاجر دھو کہ باز ، تخیل ہوتا ہے۔'' (مشکوۃ المصابیح)
- (7) حضرت ابوہریرہ ٔ روایت کرتے ہیں،آپ خاتم انبہین علی نے فرمایا:"شخی اللہ سے، جنت سے اور لوگوں سے قریب ہوتا ہے اور دوزخ سے وُ ور ہوتا ہے اور خز نہ کی اللہ تعالیٰ کے نزدیک عالم بخیل سے زیادہ محبوب ہے"۔ (جامع ترمذی) صحابہ کرام اللہ تعالیٰ کے نزدیک عالم بخیل سے زیادہ محبوب ہے"۔ (جامع ترمذی) صحابہ کرام اللہ تعالیٰ کے نزدیک عالم بخیل سے زیادہ محبوب ہے "۔ (جامع ترمذی)
- (1) حضرت علی فضر فرماتے ہیں "جب آ دمی کے پاس دنیا آتی ہوتو وہ اِس میں سے خرچ کرے ، کیونکہ خرچ کرنے سے بیجاتی نہ دہے گی اور اگر دنیا جاتی ہے تب بھی خرچ کرے کیونکہ خرچ کرنے سے بینہ جائے گی"۔
  - (2) حضرت امیر معاویة نے حضرت امام حسین سے یو چھا"مروت، رفعت اوراکرام کس کو کہتے ہیں "؟ آپ نے فرمایا:
- 1۔ **مروت** ہیہے کہ آدمی اپنے نفس کی حفاظت کرے اور اپنے آپ کو (اچھے اعمال سے )اچھی طرح سے پُرکرے۔ 2۔ **رفعت** ہیہے کہ ہمسایہ کی مصیبت کو ٹالے اور مبرکی جگہ صبر کرے ۔ 3۔ **اکرام یہ**ے کہ لوگوں کے مانگ بغیرلوگوں سے سلوک کرے، وقت پر کھانا کھلائے اور باوجود مال نہ ہونے کے سائل پرعنایت کرے"۔
  - (3) حضرت حذیفہ فرماتے ہیں"بہت سے لوگ ایسے ہیں کہ ظاہر میں بد کا راور معصیت سے نگ گراپنی سخاوت کی وجہ سے جنت میں جائیں گے"۔
- (4) ایک شخص نے حضرت عبداللہ بن جعفر ﷺ کے سامنے دوشعر پڑھے جن کا مطلب میتھا کہ "احسان جب ہی احسان ہوتا ہے جب اپنے موقعہ پر ہو، اِس کیے احسان کررشتہ داروں پر اور قرابت داروں پر "۔حضرت عبداللہ بن جعفر ؓ نے جواب دیا "اِس عمل سے تو آ دمی بخیل ہوجا تا ہے، میں توموسلا دھار مینہ کی طرح لوگوں کو دوں گا اور اگروہ ایجھے لوگوں کو پہنچے گا تو میری شان کے لائق ہوگا"۔
- (5) اصمعیؓ سے روایت ہے کہ حضرت امام حسن ؓ نے حضرت امام حسین ؓ سے کہا" آپ شاعروں کو کیوں دیتے ہیں "؟انہوں نے جواب دیا" مال وہی بہتر ہے جس سے آدمی اپنی عزت بچائے"۔

#### اولياء كراممُ اور سخاوت:

1- روایت ہے کہ احمد بن قیس ؓ نے ایک آدمی کے ہاتھ سے روپیے لیا اور اپوچھا" یہ کس کا ہے "؟ اُس نے جواب دیا کہ "یہ میرا ہے "۔ آپ ؓ نے فرمایا کہ "یہ تیرا تو

جب ہوگا، جب تیرے ہاتھ سے چلا جائے گا، مال جب تک ہاتھ سے نہیں جاتا آ دمی کے کام کانہیں ہوتا" (یعنی جب تُواسے خیرات کردے گا)۔

- 2- واصل بنءطاً کانامغزال اِس وجہ سے ہوا کہ یہ (غزالوں) کا تنے والوں میں بیٹھا کرتے تھے اور جب کوئی ضعیف عورت دیکھتے تو اِس کودیا کرتے تھے۔
- 3- حضرت سفیان عنیہ سے سی نے سخاوت کے بارے میں سوال کیا تو انہوں جواب دیا کہ "سخاوت اپنے بھائیوں کے ساتھ سلوک کرنے کا نام ہے" پھر فرمایا "میرے باپ کو 50 ہزار درہم ترکہ میں ملے تھے، اُنہوں نے تھائیوں میں بھر بھر کے اپنے بھائیوں کودیئے اور وہ کہا کرتے تھے "میں اللہ تعالیٰ سے اپنے بھائیوں کے لیے جنت طلب کرتا ہوں، تو کیا مال سے اُن کے ساتھ بخل کروں، ایسا کبھی نہ ہوگا"۔
  - 4- محاسبی نے فرمایا،" سخاوت دین میں بیہ ہے کہ اللہ کی راہ میں جان کا دینااور خون کا بہادینا، اُسے بُرامعلوم نہ ہو"۔

#### سخی لوگوں کے واقعات:

- (1) واقد "این باپ مجمد واقد گا عال بیان کرتے ہیں کہ اُنہوں نے ایک رقعہ غلیفہ مامون رشید کو لکھا کہ "مجھ پر قرض بہت ہے اور اَب مجھ سے اِس پر صبر نہیں کیا جاتا" خلیفہ نے اِس کی پشت پر لکھا "تُم ایسے آدمی ہو، جس میں دوعاد تیں سخاوت اور حیا جح ہیں، سخاوت کے باعث تمہارے پاس کچھ نہ رہا اور حیا کے باعث تُم نے بھی این نہ کیا۔ اَب یہ ایک لا کھ درہم عاضر ہیں اگر میں تمہاری خاطر خواہ خدمت کے لاکن ہوں تو خوب ہاتھ پھیلا وَاورلوگوں کودو، ہم عاضر ہیں۔ ورنہ قصور تہارا این عال ہم سے بیان نہ کھیا۔ اَب یہ ایک لا کھ درہم عاضر ہیں اگر میں تمہاری خاطر خواہ خدمت کے لاکن ہوں تو خوب ہاتھ پھیلا وَاورلوگوں کودو، ہم عاضر ہیں۔ ورنہ قصور تہارا ہو بھیلا وَاورلوگوں کودو، ہم عاضر ہیں۔ ورنہ قصور تہارا کہ اور جس وقت تُم خلیفہ ہارون رشید کی طرف سے قاضی سے اُس وقت ایک حدیث تم نے مجھ سے بیان کی تھی کہ تربین میں اُنٹی ایک تاریخ ہیں کہ آپ خاتم النہ بین میں اُنٹی اُنٹی کے حضرت زبیر ڈبن عوام سے فرما یا کہ "اے زبیر ٌ جان رکھ کہ اُنٹی کہ تاریخ کے ایک اور تم تو مجھ سے نیادہ جو نے ہو" واقد کی گہتے ہیں کہ "بخدا مجھ کو خلیفہ مامون رشید کے ایک لاکھ درہم اسے محبوب نہ ہوئے جتنا اِس حدیث کامفہوم میا ۔ ددلا ناا چھامعلوم ہو"۔
- (2) ایک شخص نے حضرت امام حسن سے کسی حاجت کا سوال کیا تو آپ نے فر مایا،"اے شخص تُونے جو سوال جھے سے کہا ہے اِس کا حق بہت ہے، جھے بہتے ہیں آر ہا کہ تھے کیا دینا چا ہے، جس قدر کا تو لائق ہے اتنامیر ہے پاس نہیں ہے اور پھر اللہ تعالیٰ کی راہ میں بہت دینا بھی تھوڑا ہی ہے۔ میر ہے پاس نیر کی حاجت کے موافق تو نہیں ہے۔ مگر اگر تو تھوڑے پر قناعت کرے اور جھے کو زیادہ دینے کی تکلیف اور حیلے کی حاجت نہ پڑنے دیتو البتہ جو موجود ہے، حاضر کئے دیتا ہوں"۔ اُس شخص نے کہا "اسے ابنی رسول خاتم النہ بین صابح الیہ بین موافق ہوں ہے، اگر دیں گئے و مشکور ہوں گا اور نہ دیں گئو معذور جانوں گا"، آپ نے خادم کو بگوایا، اُس سے اس خرج کی حاجت نہ پڑنے نے فرج کی اور نہ دیں گئو معذور جانوں گا"، آپ نے خادم کو بگوایا، اُس سے فرمایا" مین لاکھ در جم میں سے جتناباتی ہے وہ لے آؤ"، اُس نے 50 ہزار در جم لاکے رکھ دیئے۔ آپ نے نے اُس سے فرمایا" وہ بھی تو سے وہ کیا ہوئے "؟ اُس نے جواب دیا" وہ میرے پاس ہیں "، آپ نے فرمایا" وہ بھی لے آؤ" اور سب دینار در ہم اُس سائل کے حوالے کر دیئے، آپ نے خادم نے عرض کیا" اُب ہمارے پاس نہ دینار ہیں اور نہ ہی در جم ہیں " آپ نے فرمایا" اللہ تعالی اس کا بہت بڑا تُواب عنایت فرمائے گا"۔
- (3) ایک مرتبہ حضرت ابنِ عباس البھرہ کے عامل تھے، آپ کے پاس وہاں کے قاری اکھٹے ہوئے اور عرض کیا" ہمارا ایک ہمسایہ ہے، دِن کوروزہ رکھتا ہے، رات کوجا گتا ہے ہم میں ہرکوئی چاہتا ہے کدائس جیسا بن جائے، اُس نے اپنی بیٹی کا نکاح اپنے کھتیج سے کیا ہے، مگروہ ایسا محتاج ہے کہ بیٹی رُخصت نہیں کرسکتا"۔ آپ اُن کو حیا گئے اور ایک صندوق کھول کرائس میں چھتھیلیاں نکالیں اور فرمایا" چلوسب اِس کی لڑی کورخصت کروادیں۔ ہر چندونیا کی اتن حقیقت نہیں کہ مومنوں کو اللہ تعالیٰ کی عبادت سے روک لے اور ہم میں بھی اتنا تکہر نہیں کہ اولیاء اللہ کی خدمت نہ کریں " یہ کہہ کر آپ سب کے ساتھ تشریف لے گئے اور اُس کا کام حسب دل خواہ سرانجام ہوا۔
- (4) ابوم شدایک تی تھا، ایک دن ایک شاعر نے اُس کی تعریف میں شعر کہا، اُنہوں نے کہا" بحکہ امیں تنگ دست ہوں تجھے کچھ دینہیں سکتا، ہاں ایک تدبیر ہے کہ قاضی کے ہاں تُو مجھے پردس ہزار درہم کا دعوٰی دائر کر، میں اقبال دعو کی کرلوں گا۔ پھر تُو مجھے کوقید کروادینا، میرے گھر کے لوگ اتنار و پیددے کر مجھے چھڑ والیں گے"، شاعر نے ایساہی کیا، شام نہ ہوئی تھی کہ 10 ہزار درہم ابوم شد کے خاندان والوں نے دے کراُن کوقید سے چھڑ والیا۔
- (5) ایک بار حضرت حسن محضرت حسین اورعبداللہ بن جعفر مج کے لیے روانہ ہوئے ، راتے میں بار برداری سے بچھڑ گئے، تو بھوک پیاس کی ، اثنائے راہ ایک

(6) روایت ہے کہ عرب کا ایک قافلہ پن قوم کے تی کی قبر کی زیارت کو گیااور دُور سے چل کروہاں پہنچااور آرام کیا، اُس تنی کے پاس اپنی زندگی میں ایک بہترین گھوڑا تھا، جواب اُس کے بیٹے کے پاس تھا۔ جب بیلوگ سو گئتوان میں سے ایک شخص نے اُس تی کوخواب میں دیکھا، اُس تی نے اُس شخص سے کہا کہ "اگر تُواپ نے اُوٹ کو گھوڑے کے کوش قبول کر ہے وہ میں تیرے اونٹ سے ان تمام مہما نوں کی ضیافت کروں "۔اُس شخص نے ہای بھر لی، اُس شخص نے دیکھا کہ وہ تی اُس کے اُوٹ کی طرف گیااوراً سی کوذن کر ڈوال ، جبکہ بیا ونٹ خوب فر بیتھا۔اُس شخص کی آئلے گھل گئی اورا اُس نے دیکھا کہ اُس کا اُونٹ ذن کی کیا ہوا پڑا ہے اورا اُس کی گردن سے خون بہم رہا ہے۔اُس شخص نے اُوٹ کو بنایا، پکایااور تمام لوگوں کی ضیافت کردی، سب نے کھایا، پیااور پھر وہاں سے روانہ ہوگئے، دوسرے دن راستے میں اُن کو چند سوار طے، اُن شخص نے اُن قافلے والوں سے پوچھا" تم میں فلال شخص کون ہے "؟ قافلے والوں نے ایک شخص کی طرف اثنارہ کرتے ہوئے کہا" ہے ہو ہے تھو"۔اُن سواروں نے اُن شخص سے کہا کہ "خواب میں تم نے اپنا اُوٹ میر سے باپ کے ہاتھ اِس گھوڑا میں ہے وہوڑا فلال شخص کو جو کہ فلاں قافلے میں ہے دے دے۔ میش کہا کہ اُس تی ہو ہور ہے کہا" اُس کا گھوڑا میں نے اُن کے ہاتھ اُس کے اُن میں آکر اُس نے مجھ سے کہا" اگر تو میر اپیارا بیٹ ہے تو سے میرا گھوڑا فلال شخص کو جو کہ فلال قافلے میں ہے رائل کے اُن کیا اور کہا کہ اُب یہ گھوڑا میں نے اُن کے ہاتھ اُس کے اُن شک کے وہن نے کوخواب میں آکر اُس نے مجھ سے کہا" اگر تو میر اپیارا بیٹ ہے گھوڑا میں نے اُن کے ہاتھ اُن کے اُن کے کوش نے آیا ہول۔

7۔ خلیفہ ہارون رشید نے امام مالک بن انس کی خدمت میں 500 دینار بھیجے، یخبرلیث بن سعد کو پنجی ، اُنہوں نے ایک ہزار دینار اِمام مالک بن انس کے پاس بھیج دیے ، ہارون رشید نے لیٹ کو بلا کرعتاب کیا کہ "تم ہماری رعیت ہو کیا وجہ ہے کہ ہم نے پانچ سودینا ربھیج اور تم نے ایک ہزار دیئا اُنہوں نے کہا کہ "امیر المونین! میرے ہاں روز انہ ایک ہزار دینار کا غلم آتا ہے، مجھے شرم آتی ہے کہ اِسے بڑے فض کو ایک دن کی آمد نی سے بھی کم دوں " لیث بن سعد گی سخاوت مشہور ہے، ایک ہزار دینار روز انہ کی آمد نی کے باوجود انہوں نے بھی زکو قادانہ کی ، روز کا ، روز خیرات کیا کرتے تھے، ایک مرتبہ ایک عورت نے اُن سے تھوڑ اسا شہد ما نگا ، اُنہوں نے ایک مثل شہدا سے بھی ہوجا تا "؟ اُنہوں نے جواب دیا" اُس نے اپنے ظرف کے مطابق ما نگا تھا اور ہم نے اپنے ضرف کے مطابق ما نگا تھا ۔ اور ہم نے اپنے ظرف کے مطابق ما تی تھے۔ اور ہم نے اپنے منہ میں ایک لقمہ ڈالنا لپند نہ فر ماتے تھے۔ اور ہم نے اپنے منہ میں ایک لقمہ ڈالنا لپند نہ فر ماتے تھے۔

\*\*\*\*

# شكروصبر

شکر کیا ہے؟ کسی بھی نعمت کا اللہ تعالی کی رحمت پر نیاز مندی ظاہر کرناشگر ہے۔ شکر نصف ایمان ہے۔ (بیہتی ، شعب الایمان، 109، رقم: 4448) صبر کیا ہے؟ صبر کیا ہے: ۔ شکر وصبر کے بارے میں قرآنی آیات: ۔

ترجمه: - " پستم مجھے یا دکرومیں تنہمیں یا دکروں گا اورتم میرا شکرا دا کرواورمیری ناشکری نہ کرؤ" -1 - سوره البقره آيت نمبر 152 ترجمه: ''میراشکرادا کرواوراییخ والدین کابھی اورمیری طرف لوٹناہے''۔ 2-سور ه لقمان ، آیت نمبر 14 3- سورهالنساء، آيت نمبر 147 ترجمه: "الله تههيس عذاب دے كركيا كرے گا؟ اگرتم شكرا داكرواورا يمان لے آؤ"-ترجمه:''اورالله شكركرنے والوں كوجلد جزادے گا''-4- سورة آل عمران، آيت نمبر 144 5- سورة بقره، آيت نمبر 172 ترجمه: ''اورالله کاشکرادا کرواوراس کی عیادت کرتے رہو''۔ ترجمہ:"میرےشگرگزار بندے کم ہیں"۔ 6- سوره ساء آیت نمبر 13 ترجمه: "اگرّتُم شُكُر كرو گے تو میں تمہاری نعمت میں زیاد تی كروں گا"۔() 7- سورة ابراہیم، آیت نمبر 7 ترجمہ:"اگرتم شکر گزاری کرو گے تواورزیادہ دوں گا،اگر ناشکری کرو گے تو میراعذاب سخت ہے "۔ 8- سورة ابراہیم، آیت نمبر 7

0- سورہ آبرا ہیں، بیٹ بر است سے مربمہ، اسرم سرمراری مروسے واور زیادہ دوں 6، اسرما سرما سرما سورہ ہے۔ ۔ 9- سورہ مخل، آیت نمبر 114 سے ترجمہ:" پھر جو کچھ تہمیں اللہ تعالیٰ نے حلال طیب روزی دی ہے، کھاؤ اور اللہ کے احسان کا شکر کرواور تم صرف اس کی

عبادت کرتے رہو''۔

10 - سورة نمل، آیت نمبر 40 ترجمہ:" اور جوکوئی شکر کرتا ہے وہ اپنے ہی نفع کے لیے کرتا ہے، اور جونا شکری کرتا ہے تو میرا رَب بے پرواہ اور عزت والا ہے "۔

## شکروصبرکے بارے میں احادیث مبارکہ:-

1 – ایک حدیث قُدسی میں روایت ہے کہ اللہ تعالی فر ما تا ہے کہ "جب میں اپنے بندے کواس کی دومجبوب چیز وں یعنی دوآ نکھوں کی وجہ سے آز ماکش میں مبتلا کرتا ہوں اور وہ صبر کرتا ہے تو میں اس کے عوض اس کو جنت عطا کرتا ہوں"۔ (صحیح بخاری)

2- نی کریم خاتم النبیین سلط آلیا ہے نے فرمایا'' جبتم میں سے کوئی شخص کسی ایسے آدمی کودیکھے جو مال ودولت اور شکل وصورت میں اس سے بڑھ کر ہے تواسے ایسے شخص کو بھی دیکھنا چاہئے جواس سے کم درجے کا ہے ،جس پر (خود ) اسے فضیلت دی گئ' - (متفق علیہ )

3- نی کریم خاتم النہیں ساٹھ ایٹی نے ارشاد فرمایا" جو محض دنیا میں اپنے سے کمتر کود کیھے اور دین کے بارے میں اپنے سے بہتر کود کھے ہوا اللہ تعالیٰ اِس کو صابر وشا کر کھے لیے بیں اور جو محض دنیا کے معاطے میں اپنے سے بہتر کود کھے اور آخرت کے معاطے میں اپنے سے کمتر کود کھے تو اللہ تعالیٰ اِس کونہ شاکر کھتا ہے نہ صابر'' – (ترفدی ہمشکوۃ)

4 – آپ خاتم النہیین ساٹھ ایٹی کا ارشاد ہے کہ "آ دمی کے لیے اللہ تعالیٰ کے نزد یک ایک درجہ ہوا کرتا ہے ، جس پروہ اپنے عمل کے باعث نہیں بہتی سکتا ، پس اللہ تعالیٰ اس کو جسم پر کوئی مصیبت بھتے وہ بتا ہے کہ اِس کے باعث وہ درجہ اُس کومل جاتا ہے " – (کسی بیاری میں مبتلا کردیا جاتا ہے اور وہ اس پر صبر کرتا ہے ) (مسندا تھر)

5 – ابوسعیہ خدری رضی اللہ عندروایت کرتے ہیں کہ انصار کی ایک جماعت نے رسول اللہ خاتم النہ بین ساٹھ ایٹھ ہے کہ ہوائی اور جو محض مان ہوگا ۔ آپ خاتم النہ بین عقیقہ نے ان کو دیا بہاں سک کہ جو کچھ تھا آپ خاتم النہ بین عقیقہ کے پاس ختم ہوگیا ۔ تو آپ خاتم النہ بین ساٹھ ایٹھ کے باس ختم ہوگیا ۔ تو آپ خاتم النہ بین ساٹھ اللہ تعالیٰ ہے پروائی جا ہے تو اسے اللہ تعالیٰ ہے پروائی جا ہے تو اسے اللہ تعالیٰ ہے پروائی بیا ہے جو تص مبر کرے گا اللہ تعالی اسے صبر عطا کرے گا اور کی خض صبر کرے گا اللہ تعالی اسے صبر عطا کرے گا اور کی خض کو صبر سے بہتر اور کشادہ تر نعمت نہیں ملی " ۔ (صبح بخاری)

6-حضرت جابر رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ حضور نبی اکرم خاتم النبیین صلی اللہ نے فرمایا'' قیامت کے روز جب مصیبت زدہ لوگوں کو (ان کے صبر کے بدلے بے حساب) اجرو ثواب دیا جائے گا تواس وقت (ونیامیں) آرام وسکون (کی زندگی گزارنے) والے تمنا کریں گے" کاش! دنیامیں ان کی جلدیں قینچیوں سے کاٹ دی

جاتیں (تو آج وہ بھی اِن عنایات کے حقد ارتظہرتے )۔'(جامع ترمذی)

7-آپ خاتم النبیین عظیم نے ایک آدمی کا دعا کرتے ہوئے سنا"الی میں تجھ سے صبر کی درخواست کرتا ہوں"، آپ خاتم النبیین عظیم نے فرمایا"تُم مصیبت کا سوال کر رہے ہواللہ تعالیٰ سے عافیت کی دُعا کرو"۔ (مشکوۃ المصابح)

8 - عبدالرحمن ابن ابی لیل حضرت صهیب سے روایت ہے کہ رسول اللہ خاتم النہ بین عظیقہ نے فرما یا" مومن آ دمی کا بھی عجیب حال ہے کہ اس کے ہر حال میں خیر ہی خیر ہے اور ایر اسے کوئی نقصان پہنچا اور یہ بات کسی کو حاصل نہیں سوائے اس مومن آ دمی کے کہ اگر اسے کوئی نقصان پہنچا تواسے نے شکر کیا تواس کے لئے اس میں بھی ثواب ہے اور اگر اسے کوئی نقصان پہنچا اور اس نے صبر کیا تواس کے لئے اس میں بھی ثواب ہے "۔ (صبح مسلم)

9-ایک حدیث میں ہے کہ قیامت کے دن ندا ہوگی کہ بہت حمر کرنے والے کھڑے ہوجائیں، چنانچہ ایک گروہ کھڑا ہوگا اُن کو جنت میں داخل کر دیا جائے گا، لوگوں نے عرض کیا" یارسول اللہ خاتم النبیین سلّ نظالیہ بہت حمر کرنے والوں سے کون لوگ مُراد ہیں "؟ آپ خاتم النبیین سلّ نظالیہ نے ارشاد فرمایا" ایسے لوگ جو ہر حال میں اللہ تعالیٰ کاشگر اداکرتے ہیں "۔ (مشکوۃ)

10 - نبی کریم خاتم النہبین سانٹی لیٹے نے ذکر کرنے والی زبان اورشگر کرنے والے دل کوبہترین مال قرار دیا ہے۔ (جامع ترمذی)

دل کاشگریہ ہے کہ ہروقت نیکی کاارادہ کرے، زبان کاشگریہ ہے کہ ہروقت اللہ تعالیٰ کا ذکر کرے، اعضاء بدن کاشگریہ ہے کہ انہیں عبادت ِالٰہی میں مصروف رکھے۔ 11 - حضرت انس بن مالک رضی اللہ عندروایت فرماتے ہیں،حضورا کرم خاتم النہیین سان اللہ تعالیٰ نے جس بندے کواپنی نعمت عطاء فرمائی اوراس نے الحمد للہ کہا تو بچمداس نعمت سے افضل ہوگی"۔ (ابن ماجہ طبرانی)

12 - حدیث شریف میں ہے"''بیشک اللہ تعالی ایسے بندے سے خوش ہوتا ہے جوایک لقمہ کھائے تو اللہ تعالی کی حمد وثنا ( یعنی شکر ) بیان کرے اور ایک گھونٹ پانی پٹے تو اللّٰہ کی حمد وثنا بیان کرے"۔ (مسلم )

13- حضرت ابوبكرصديق سيروايت ہے كه آپ خاتم النبيين صليفي يلم نے ارشاد فرمايا "الله تعالى سے عافيت مانكاكر "۔ (احمد، ترمذى، ابن ماجه)

#### انبياءكرام عليهالسلام اورشكروصبر:-

1- حضرت لقمان عليه السلام نے اپنے بیٹے کوارشا دفر مایا" سونے کاامتحان آگ ہے کیا جاتا ہے کہا یماندار بندے کاامتحان مصیبت سے ہوتا ہے، اِس لیے ہرمصیبت میں صابروشا کرر ہناچا ہے"۔

2-حضرت عزیر علیہ السلام پروتی نازل ہوئی" جب تجھ پر بلا نازل ہوتو میری شکایت میری مخلوق سے مت کرجو کہنا ہو مجھ سے کہہ کہ میں تیری شکایت اپنے فرشتوں سے نہیں کرتا، جب وہ تیرے عیوب اور تیری خطائیں میرے پاس لاتے ہیں"۔ چنانچے قرآن پاک میں اللہ تعالیٰ نے دنیا اور آخرت دونوں سے پناہ مانگنے کے لیے کہا گیا ہے۔

3-الله تعالیٰ نے حضرت ابوب علیہ السلام کی طرف وحی بھیجی ،جس میں اور بھی بہت کچھ تھا اور یہ بھی ارشاد تھا کہ "میں اولیاء کے مکافات میں شگر سے راضی ہوتا ہوں اورشگر کرتے وقت اور زیادہ عطا کروں گا اورا پنی طرف نظر کرنے سے ان کوزیادتی رتبہ عنائیت کروں گا"۔

4- حضرت داؤدعلیه السلام اور حضرت موسی علیه السلام نے عرض کیاتھا" الہی ہم تیری نعمت کاشگر کیسے ادا کریں کیونکه شگر ادا کرنا بھی ایک نعمت ہے، لیعنی ہماراشگر ادا کرنا بھی ایک نعمت ہے، لیعنی ہماراشگر ادا کرنے سے قاصر ہیں "۔اللہ تعالیٰ نے جواب دیا" جبٹم نے بیجان لیا کتُم میراشگرا دا کرنے سے قاصر ہوتوا ہے نے میراشگرا دا کردیا"۔

کرنے سے قاصر ہوتوا ہے نے میراشگرا دا کردیا"۔

5-روایت ہے کہ بعض انبیاء کا گزرایک پھر پر ہوا، جورور ہاتھا تو اُن کو تبجب ہوا، اللہ تعالیٰ نے پھر کو قوت کو یائی عطافر مائی، اُس نے عرض کیا کہ "جب سے میں نے اللہ تعالیٰ کا یہ قول مناہے کہ آتش دوزخ کی چپٹیاں آ دمی اور پھر ہوں گے تو تب سے میں نوف کے مارے روتا ہوں "، اُنہوں نے اللہ تعالیٰ سے دُعاکی کہ "الٰبی اس پھر کا وہی مال دیکھا اور پوچھا کہ "اب کیوں روتا ہے"؟اس نے کو دوزخ کی آگ سے بچادینا"، تو اُن کی دُعا قبول ہوئی، پھر کھے مدت کے بعد انہوں نے اس پھر کا وہی حال دیکھا اور پوچھا کہ "اب کیوں روتا ہے"؟اس نے جواب دیا "بہلے گریہ سابقہ نوف کا تھا اور موجودہ گریشگر کا ہے"۔ بندے کا دل بھی مثل پھر کے یابس سے بھی سخت تر ہے، اِس لیے اس کی شختی اس کے بغیر دُورنہیں ہوتی

کہ حالت خوف اورشگر دونوں میں رویا جائے۔

نعمتوں کی بہچان: -شکر کے ارکان میں سب سے بڑار کن نعمتوں کو بہچا ننا ہے۔ کیونکہ نعمت کو بہچانے بغیرشکر کا وجودمحال ہے۔اس کا مطلب یہ ہوا کہ نعمتوں کو بہچاننا ہی منعم کی بہچان کا راستہ ہے۔انسان کے ہرسانس میں اللہ تعالی کی نعمتوں کا خزانہ پوشیرہ ہے۔

سیدنا حضرت ابودرداءرضی اللہ نے فرمایا" جو کھانے اور پینے کے علاوہ اپنی ذات پر اللہ تعالیٰ کی کسی اور نعمت کونہیں بہچا نتا در حقیقت اس کاعلم کم ہوگیا ہے اور اس کے عذا ب
کا وقت آگیا ہے'' --- عام لوگوں کا شکر کھانے ، پینے ، لباس اور جسموں کی قوت پر ہی ہوتا ہے جبکہ خاص لوگوں کا شکر توحید، ایمان اور دلوں کی قوت پر ہوتا ہے۔
امام بن رجب رحمہ اللہ کہتے ہیں" شکر دل ، زبان اور اعضاء سے ہوتا ہے'' - دل کا شکر ہیہے کہ منعم نعمتوں کا اعتراف کرے کہ بے شک تمام نعمتیں اللہ تعالی کے فضل سے ہیں اور ان نعمتوں کے ملنے پر اللہ تعالی سے محبت کرے ۔ زبان کا شکر ہیہے کہ نعمتوں کی تعریف اور ان کا تذکرہ کیا جائے ۔ اعضاء کا شکر ہیہے کہ ان نعمتوں کو اللہ کی کسی بھی نافر مانی میں استعال کرنے سے ڈرا جائے ۔ اس لئے عاجزی کا اظہار کرتے ہوئے منعم کی نعمتوں کا اعتراف کرنا نعمتوں کی نسبت اس عطا کرنے والے کی طرف کرنا ۔ منعم کے انعام کا ذکر کرکے اس کی تحریف کرنا ۔ دل سے اس کی محبت اور اعضاء سے اس کی اطاعت پر جم جانا اور زبان پر اس کا ذکر جاری رہنا شکر ہے ۔

الله تعالى نے اپنے بندوں کو تھم دیا ہے کہ وہ اس کا شکرا داکریں اور اس کے فضل کا اعتراف کریں۔

الله تعالی کے نزد یک سب سے مغبوض چیز ناشکری اور ناشکر گزار ہیں۔ اور سب سے محبوب چیز شکر اور شکر گزار ہیں اب و میصنا میر ہے کہ شکر گزار کون ہے؟

جس نے نعمت اور نعمت دینے والے کو پہچپان لیا، اوراس نعمت کا اقر ارکیا، نعمت دینے والے کے لیے عاجزی اختیار کی ،اس سے محبت کی ،اس سے راضی ہو گیا۔اوراس نعمت کو دریائے والے ۔ دینے والے کی محبوب جگہ اور اس کی اطاعت میں خرچ کیا۔ تو دراصل یہی ہیں شکرا داکر نے والے ۔

الله تعالی نے اس بات کی خبردے دی ہے کہ نعمتوں کی حفاظت،ان کا قائم رہنا،ان کا ختم نہ ہونااوران نعمتوں میں اضافہ ہوتے رہنا شکر گزاری کے ساتھ منسلک ہے۔ الله تعالی کی نعمتیں:-

1-اسلام اورایمان کی نعمت: - الله تعالی کا کتنابرا کرم ہے کہ اس نے جمیں مسلمان بنایا اورایمان جیسی نعمت سے نوازا

2- پرده پوشی اورمہلت دینے کی نعمت: -مقاتل رحمۃ اللہ نے اللہ تعالی کے اس فرمان کے بارے میں فرمایا" اوراس نے تم پراپنی ظاہری اور باطنی نعمتیں پوری کردیں" وہ کہتے ہیں" ظاہری نعمت تو اسلام ہے اور باطنی نعمت اس کا تمہاری نافرمانی پر پردہ ڈالناہے"۔

3۔ یاود ہائی کی نعمت: - ابن قیم مقرماتے ہیں' اور بندے پراللہ تعالی کی باریک نعمتوں میں سے (جن کووہ سمجھ نہیں یا تا) بیہ ہے کہ وہ اپنے دروازے کو (بخل کی وجہسے) اپنے او پر بند کر لیتا ہے تواللہ اس کی طرف ایسے آ دمی کو بھیجتا ہے جواس کا درواز ہ کھٹکھٹا تا ہے اس سے کچھ مانگتا ہے تا کہ اللہ تعالی اس کواس پراپنی نعمت کی پیچان کروائے''۔

4\_ توبه کا دروازه کھلا رکھنے کی نعمت: - بداللہ تعالی کا بندوں پر بہت بڑا کرم ہے کداس نے توبہ کا دروازہ بندنہیں کیا۔

حدیث: نبی کریم خاتم النبیین سال ایستال نیستال کی مسافت ہے۔وہ اس کو ہندنہیں کرے گا جب تک کے سورج مغرب کی طرف سے طلوع نہ ہوجائے''۔ (احمد وتر مذی)

غوركرتے رہناچاہے كەكياجم توبەكرنے والے ہيں؟ كياجم ركوع كرنے والے اور تجدہ كرنے والے ہيں؟ كياجم حمركرنے والے اورشكرا داكرنے والے؟

5\_ چنے جانے کے قعمت: - اس خاص نعمت کو صرف اہل استقامت، اہل تقوی اور اللہ تعالیٰ کی طرف رجوع کرنے والے ہی سمجھ سکتے ہیں۔

پس اللہ تعالیٰ نے فتنوں کے زمانے میں ان لوگوں کو اپنے دین پر قائم رکھا اور ان کو اپنے وقت میں اپنی اطاعت کی طرف موڑ لیا۔ جس وقت اس نے اکثر لوگوں کو اپنی اللہ تعالیٰ نے فتنوں کے دلوں میں ایمان کومجوب اور مزین کر دیا۔ ان کے لیے کفراور نافر مانی کونا پسندیدہ بنادیا۔ اور بیربڑی عظیم نعمتوں میں سے ایک نعمت ہے جن پر اللہ تعالیٰ مکمل شکر گزاری اور انتہائی حمد کا حقد ارہے۔

6 صحت ، عافیت اوراعضاء کی سلامتی کی نعمت: - ایک مرتبه حضرت موئی علیه السلام نے الله تعالی سے پوچھا''اے باری تعالی!اگرانسان دنیا کی صرف ایک نعمت تجھ سے مانگے توکس چیز کا سوال کرئے' الله تعالی نے فرمایا''صحت کا'' --- حضرت ابودرداءرضی الله فرماتے تھے'' تندر تی بادشاہی ہے'' -

7\_مال کی نعمت: - (کھانا، بینااورلباس) حضرت عائشہرضی اللہ سے مروی ہے کہ''جو بندہ بھی خالص اور صاف پانی بیٹے اور پھروہ پانی بغیر تکلیف کے اس کے حلق سے نیچے اتر جائے اور بغیر تکلیف کے خارج ہوجائے تو اس پرشکر کرنا واجب ہے''۔

گناہوں کو چھوڑ دینا، نافر مانیوں سے بازر ہنا، اللہ تعالی کی نعمتوں کا اعتراف کرنا اور اپنے سے کم تر لوگوں پرنگاہ رکھنا شکر میں شامل ہے۔ مندرجہ بالا عام نعمتیں تھیں۔ ابخاص نعمتوں کے بارے میں بتایا جاتا ہے۔

اگرہم اپنے احوال کو بغور دیکھیں ، تو ہم اپنے آپ میں ایک یا چنر نعمتیں ایسی پاتے ہیں جو ہم میں خاص ہیں ، اور باقی سب لوگ اِس میں اِس کے شریک نہیں۔ اور وہ یہ کہ تین باتوں میں ہر کوئی الگ الگ ہے۔ (1) عقل (2) خلق (3) جلم

- (1) عقل: الله کا کوئی بندہ ایسانہیں ہے کہ جواپی عقل سے خوش نہ ہواور اپنے آپ کوعقیل تر نہ بھتا ہو، اِس لیے یہ بھی نہیں کہتا، یا الله مجھے عقلند بناد ہے، یعنی عقل کا سوال الله تعالیٰ سے کم کرتا ہے اپنی ہے اور یہ بات بھی سب جانتے ہیں کہ جوعقل سے خالی ہے وہ بھی اپنے آپ کو تقلند کہتا ہے۔ پس جب ہر کوئی اپنے اعتقاد کے مطابق اپنے تقلمند ہونے پر راضی ہے اور اپنے تیک اپنے آپ کوسب سے عقلمند بھتا ہے تو پھر شگر اِس نعمت پر واجب ہوا۔ جب کہ اس شگر کے واجب ہونے کوکوئی عقلمند نہیں جانیا۔
- (2) خُلق: جہاں تک خلق کے بڑے نہ جو دوسرے میں کوئی عیب نالپندنہ کرتا ہوا وربعض اخلاق دوسرے کے بُرے نہ جانتا ہو، پھر چاہیے کہ اللہ تعالیٰ کاشگرا داکرے کہ اُس نے مجھے چھی عادات کا مالک بنایا اور بُری عادت کوئی بھی مجھ میں نہر کھی۔
- (3) حلم "خو" (عادت، خصلت): جہاں تک علم کا تعلق ہے تو کوئی بشر ایسانہیں ہے جوا پے نفس کے امور باطن اور افکار خفیدا یسے نہ رکھتا ہو جوخاص اسی میں ہوں اور اگران پر کوئی ایک شخص بھی مطلع ہوجائے تورسوا ہوجائے ۔ پس اِس صورت میں شکر کیوں نہ کیا جائے کہ اللہ تعالی نے اُس کے عیوب کوسب سے پوشیدہ رکھا ہے؟ ۔ مارچ با تیں ایس میں کم عقل مندکو اِن برخوش ہوکر شکر کرنا جا ہیے: -
  - ا۔ اوّل پہ کہ جومصیبت یا مرض آئے تو جان لے کہ اِس سے بڑھ کربھی کوئی اورمصیبت یا مرض ہوسکتا تھا۔
- 2۔ دوئم یہ کشگر ہے مصیبت دنیا کی ہوئی، دین کی نہ ہوئی۔ چنانچہ کس شخص نے حضرت سہیل تستریؓ سے عرض کیا" میرے گھر میں ایک چور آیا اور تمام اسباب لے گیا"، آپؓ نے فرمایا کہ "شُکرالٰبی بجالا کہ شیطان تیرے (گھر میں ) خانہ دل میں گھس کرتو حید کونہیں لے گیا"۔

اِس طرح حضرت عیسیٰ علیه السلام وُعاکیا کرتے تھے"الٰبی مجھ پردینی مصیبت نہ ڈالنا"حضرت بایزید بسطامیؒ کی بابت کھاہے"ایک مرتبہایک گلی سے گزررہے تھے کہ او پر سے کسی نے را کھ سے بھرا ہواایک برتن اُن کے سرپراُلٹ دیا"، آپؒ نے فرمایا"شگرالحمدللہ"لوگوں نے کہا"اِس میں شُکری کیا بات ہے"؟ آپؒ نے جواب دیا" جوسر آگ کے قابل ہواُس پرصرف راکھ ڈالی جائے توشکر نہ کیا جائے تو اور کیا کیا جائے"؟

بعض اکابر سے کسی نے درخواست کی " آپؓ وُعائے استسقا کے لیے باہر نہیں نگلتے کہ مینہ مُدت سے بند ہے"۔انہوں نے جواب دیا" تُم پانی کی بارش میں تاخیر جانتے ہواور میں پتھر کی بارش میں تاخیر سمجھتا ہوں"۔(یعنی اعمال خلق پتھر بر سنے کے قابل ہیں،اعمال ٹھیک کرو)۔

## نعت کی دوشمیں ہیں:

- (1) مطلق كه بروجه ي نعت بوخواه آخرت مين، جيس سعادت قِرب اللي سمُشرف بونا، خواه دنيا مين جيسے ايمان اور حسن خُلق -
- (2) مقید که ایک طرف کی نعمت ہواور دوسری طرف سے مصیبت جیسے مال کہ اِس سے دین میں بہتری ہوسکتی ہے مگر چونکہ اس سے فساد دین بھی ہوسکتا ہے اس اعتبار سے مصیبت ہے۔

#### اسى طرح بلابھى دوطرح كى ہيں:

- (1) مطلق وہ مصیبت جو ہر طرح سے بری ہو، مثلاً آخرت میں اللہ تعالی سے دوری اور دنیا میں کفر، برخلقی ، اس کا انجام ہر طرح سے مصیبت اور بلا ہے۔
- (2) مقید کی مثال: جیسے فقر حرص، خوف اور تمام انواع کے مصائب جو صرف دنیا میں ہوں اور دین میں نہ ہوں بیسب مقید ہیں۔اب جونعت مطلق ہے اس پرشکر مطلق ہے۔

www.jamaat-aysha.com V-1.4

## شا کروہ ہے جوا پی نعمت عطاشکہ پرشگر کرتا ہے اور مشکوروہ ہے کہ نعمت کے گم ہونے پر (شکر ) صبر کرتا ہے۔

حضرت شبانی نے فرمایا شکر نعت دینے والے کو دیکھنا ہے نہ کہ نعت کو دیکھنا، شکر نعمت کو ضائع ہونے سے بچائے رکھتا ہے۔ ہزرگان سلف کا پیطریقہ ہوتا ہے کہ وہ دوسروں سے پوچھتے ہیں "کیسے ہو"؟ اِن کی نیت یہ ہوتی ہے کہ دوسرا جواب میں کے کہ الحمد لللہ۔ اس طرح سوال کرنے والا اور جواب دینے والا دونوں تو اب میں شریک ہوجاتے ہیں۔ اس کا مطلب بیہ ہوا کہ جب کسی سے سوال کیا جائے کہ کیسے ہو؟ تو وہ شکر اداکرے (الحمد لللہ کے ) یا خاموثی اختیار کرے۔ شکر اداکر نے سے عبادت میں شامل ہو جائے گا اور خاموثی اختیار کرنے میں عاجزی کرنے والوں میں لکھ دیا جائے گا۔ شکایت کرنا یا شکوہ کرنا نا پہند بیدہ فعل ہے، اگر قضائے اللی پرصبر کے ساتھ راضی نہیں رہ سکتے تو شکوہ بھی نہ کیا جائے۔ ہمیں بیہ جان لینا چاہے کہ جس شخص میں اللہ تعالی کے احسانات کا کچھ بھی احساس ہوگا وہ ایمان کے سواکوئی دوسری راہ بھی اختیار نہ کرے گا۔ اس کے شکر اور ایمان لازم وملز وم ہیں۔ جہاں شکر ہوگا وہاں ایمان ہوگا۔ شکر گزاری ہیہے کہ دنیا کی ہرچیز میں اُس کی نعت کوجان کر اُس پر شکر کیا جائے۔

جب تک نعمت کی موجود گی کا احساس ندہوت تک شگر کیے اداہو؟ عام لوگوں کا خیال ہے کہ شگر نعمت صرف زبان سے المحمد للہ کہدد ہے گا نام ہے۔ لیکن ایسانہیں ہے۔ حالانکہ جونعت جس حکمت کے واسط بھیجی ہے۔ اُس نعمت کو اسط بھیجی ہے۔ اُس نعمت کو اسط بھیجی ہے۔ اُس نعمت کو اسط بھیجی ہے۔ اُس نعمت کی معرفت سے غافل کیوں رہتے ہیں؟ اِس کی سب سے بڑی وجہ یہ ہے کہ نعمتیں عام ہیں۔ سب کو ہروفت عاصل ہیں۔ اس لیے کی کواپنے ساتھ اِن کی خصوصیات معلوم ہی نہیں ہوئیں۔ اور سب سے بڑی جہالت یہی ہے۔ اِس کا مطلب تو یہ ہوا کہ اِس صورت میں بندہ اُس وفت شکر کرے گا۔ جب یہ نعمت بھی جائے گی، مثلاً بینا آ دمی کو ہم نہیں و کیسے، وہ آگھوں کے ہونے پراللہ کا شکر کرے یا آگھوں کی سلامت میں۔ یہاں تک کہ اندھانہ ہوجا کے اور پھرا گربینائی واپس آ تی ہے تو اِس کو نعمت عام ہے اس لیے اس کا مطلب میں ہرا یک پر جاری ہے تو جائل عام طور پر نعت کو جان نہیں پاتے، دوسرے لوگوں کا یہ حال ہوگیا ہے کہ شکر صرف مال ہی پر کرتے ہیں، خواہ نہیں ہرحال میں ہرا یک پر جاری ہے تو جائل عام طور پر نعت کو جان نہیں پاتے، دوسرے لوگوں کا یہ حال ہوگیا ہے کہ شکر صرف مال ہی پر کرتے ہیں، خواہ زیادہ ہو یا گم، اِس کے علاوہ باقی تمام نہیں نظر ہی نہیں آئیں، تو شکر کیسے کریں؟ اگر انسان اپنے جسم پر ہی غور کر بے تو اِس کا رخانہ فیکر دور کی نعمتوں کا نعمتوں کا نعمتوں کا فیکر دور کے تو اِس کا دور کی کو میں کہ تو اس کے علاوہ باقی تمام نعمی نظر ہی نہیں آئیں، تو شکر کیسے کریں؟ اگر انسان اپنے جسم پر ہی غور کر بے تو اِس کا رخانہ فیکر درت کی نعمتوں کا فیصل کو بھوں کا میں کہ کو بھور کی کی کو بھور کی کھور کی کو بھور کو بھور کی کور کو بھور کی کو بھور کو بھور کی کو بھور کی کو بھور کی کو بھور کی کو بھور

روایت ہے کہ بعض فقرانے کسی اہلِ دل سے اپنی مفلسی کی شکایت کی انہوں نے کہا،" کیا تہہیں یہ منظور ہے کہ ٹم اندھے ہوجاؤاور دس ہزار درہم مجھ سے لے لو، فقرانے انکارکیا"، پھر فرمایا" کیا چاہتے ہو کہ دس ہزار درہم لے لواور گونگے ہوجاؤ"، فقرانے عرض کیا" نہیں"، اُنہوں نے فرمایا" دس ہزار لے کر دیوانہ ہونا پسند کروگ"؟ فقرانے کہا" نہیں "۔ انہوں نے فرمایا" تہہیں شرم نہیں آتی کہ اپنے آتا کی شکایت کرتے ہوجبکہ ذراسی دیر میں 50 ہزار درہم کی مالیت میں نے تمہارے یاس گیے تہیں ہے"۔

حضرت رابعہ بھریؒ ایک دن کہیں رُکیں تھیں کہ راستے میں ایک گدڑیا دیکھا کہ سرپر پٹی بندھی ہوئی تھی، آپؒ نے گدڑیے سے پوچھا'' بیسرپر پٹی کیوں بندھی ہوئی ہے''؟ اُس نے جواب دیا" سرمیں درد ہے"،آپؒ نے فرمایا" جب روزانۂ سرمیں دردنہیں ہوتا تو کیاشگر کی پٹی سرپر باندھتا تھا کہ ایک دن کے درد پر شکایت کی پٹی باندھتا ہے"۔

حکایت ہے کہ ایک قاری حافظ مفلسی کے باعث تنگ دل ہوا، خواب میں دیکھا کہ کوئی کہنے والا کہتا ہے "تم چاہوتو ایک ہزار دینار لےلو، ہم سورۃ انعام کو بھلائے دیتے ہیں"، اُس نے کہا" نہیں"، پھرمنادی نے غیب سے کہا" سورہ ہودکو بھلا دیں"؟ اُس نے کہا" نہیں"، اِس طرح منادی نے دس سورتوں کے نام لیے اور پیسب پرانکارکر تارہا، تب اُس نے کہا" تیرے پاس تو 10 لا کھی چیزیں ہیں اورتو شکایت کرتا ہے شیح کواُس کاغم افلاس جاتارہا"۔

حضرت اینِ مبارک کا ایک ٹرکا فوت ہو گیا، ایک مجوی نے بطور تعزیت ایک جمله اُس کی وفات پرعرض کیا"عاقل کو چاہیے کہ آج وہ کرے جو جاہل چندروز بعد کرتا ہے (صبر )" آیؓ نے لوگوں کو کہا"اِس کا جملہ کھولو"۔

بعض علاء کا قول ہے"اللہ تعالیٰ اپنے بندے پرمصیب ڈالتار ہتا ہے، حتیٰ کہ وہ زمین پر جپاتا ہے اورا یک گناہ بھی اُس پرنہیں رہتا"۔(صبر کرتا ہے-) حضرت ابن مسعود بلخی " فرماتے ہیں " جب کسی کومصیبت آئے اور وہ اِس میں کپڑے بھاڑے یا چھاتی کوٹے توابیا ہے کہ نیزہ لے کراللہ تعالیٰ سے لڑنے کو تیار ہوا"۔ حضرت مطرف قرمایا کرتے تھے " مجھے تندر تنی ملے اور میں اس پرشگرا دا کروں یہ اِس سے بہتر ہے کہ مجھے مصیبت آئے اور میں اُس پرصبر کروں، اِس لیے کہ

www.jamaat-aysha.com V-1.4

آ دی کو چاہیے کہ خُداوند تعالیٰ سے اِس دنیا میں نعمت کاملہ کی درخواست کرےاوراپنے او پر سے بلاؤں کے دُور ہونے کی دُعا کر تارہے اور نعمت کی شکر گزاری پرآخرت کے ثواب کی اُمید کرے، کیونکہ وہ اِس بات پر قادرہے کہ شُکر ہی کے عوض وہ سب کچھ دے ڈالے جوصبر کے عوض دیناہے "۔

حضرت ابودررا فرماتے ہیں "تم موت کے لیے پیدا کیے گئے ہو (اِس دنیامیں) اُبڑ جانے کے لیے ممارتیں بناتے ہو، تعجب ہے کہ فانی چیز میں غرق ہو، اور باقی کی فکرنہیں کرتے ، جان لوکہ بیتینوں مکروہات (ناپندیدہ چیزیں) بہت ہی عمدہ چیزیں ہیں (1) فقر (2) مرض (3) موت"-

حضرت ابوعثمانؓ نے فرمایا"عوام کاشگر کھانے پینے اور پہننے کی چیزوں پر ہوتا ہے اورخواص کاشگر نزول الہام اور معرفتِ دِل پر ہوتا ہے "۔

ایک شخص نے دعا کی"الٰی میں تجھ سے کمال نعت کی دعا کرتا ہوں"،آپ خاتم النہیین ساٹھالیا کم ارشاد فر مایا جانتے ہو" کمالِ نعت کیا ہے"؟ اُس نے جواب دیا" نہیں جانتا"، آپ خاتم النہیین ساٹھالیا ہم النعت جنت میں داخل ہونا ہے"۔

نعت کاشگر ہوتار ہتا ہے تووہ یاس رہتی ہے، جب شگرنہیں ہوتا تونعت جاتی رہتی ہے، اِس لیے بعض ا کابر کا قول ہے کہ "اپنی نعمتوں کوشگر سے قید کرلو"-

#### مندرجهذيل امورشكر كرنے كى علامت ہيں۔

2\_انکساری اختیار کرنا اور تکبر کو چپوڑ دینا

1 \_الله تعالى كاذ كركرنا

5۔ اوراہل غفلت کی صحبت سے بچنا۔

4۔نفس اور شیطان سے جہاد کرنا

3۔ شکر کرنے میں کمی کوتا ہی کے مقام کو پیش نظر رکھنا

بندے کوجان لینا چاہیے کہ وہ شکر میں جتنا مبالغہ بھی کرے پھر بھی اپنے اوپراللہ تعالی کی نعمتوں میں سے سی ایک نعمت کا بھی صحیح حق ادانہیں کرسکتا۔ بلکہ اللہ تعالی کا شکرا داکر نا بھی ایک نعمت ہے۔جس پرایک اور شکر کرنا ضروری ہے۔

## اب اپنے حالات پرنظر ڈالیں اور دیکھیں کہ ہم کتنے شکر گزار ہیں؟

1 کیا پیغمتوں کی شکر گزاری ہے کہ سلمان مرداور مسلمان عورت غیر مسلموں کی مشابہت اختیار کریں جن پراللہ تعالیٰ کاغضب ہوااور جو گراہ ہوئے ہیں؟

2 - کیایی معتول کی شکر گزاری ہے کہ آج کل عورتوں کی کثرین نیب وزینت کوظاہر کرنے والی ہیں؟

3۔ کیا پیغمتوں کی شکر گزاری ہے کہ عورتیں ایسے فتنہ انگیز لباس زیب تن کر رہی ہیں کہ جس کی وجہ سے شریعت ،احیاء، وقاراور پا کدامنی کی دھیاں اڑ گئیں ہیں؟

4۔ کیامسلمانوں کے پاس اللہ تعالی کی بے ثار نعمتوں کے ہونے کے باوجود نماز نہ پڑھنا۔ ان کا جمعہ اور نماز باجماعت کا چھوڑ نااور گروہوں کا پیروکار ہونا بھی شکر گزاری

میں سے ہے؟ 5۔کیابہت سے لوگوں کا ماہ رمضان میں روز ہے ندر کھنانماز تراوح کو غیرہ کوکوئی اہمیت نیدینا کیا بیشکرگزاری ہے؟

6۔ کاروباری حضرات کارمضان کے مہینے میں دن رات کاروبار کرنااور دن میں روز ہے، نماز تراوح کا خیال نہ کرنااور بیے کہد ینا کہ بیا کی مائی کا مہینہ ہے۔ کیا بیرمضان کے مہینے کواس طرح ضائع کرناشکر گزاری ہے؟ دنیا کی کمائی کی اتنی فکر آخرت کی اتنی بے فکری بیا ہے؟

7۔ کیلا پنی راتوں کو T.V کےسامنے جاگ کراورمو ہائل فون اور T.V میں مشغول رہ کرنماز اورعبادات کونظرا نداز کردینا۔ کیابیشکر گزاری ہے؟

8۔ کیامسلمانوں کی اکثریت کا فریضہ، حج کواپنی مکمل قدرت واستطاعت ہونے کے باوجود مؤخر کرناشکر گزاری ہے؟

9 کیازکوۃ ادانہ کرنااور صدقات ہے اپنے ہاتھ روک لینااور نیکی اور بھلائی کے کاموں میں خرچ نہ کرناشکر گزاری ہے؟

10 کیاسودی معاملہ کر کے اللہ تعالی سے تھلم کھلا جنگ کرنا شکر گزاری ہے؟ ۔ 11 کیاراتوں کودیر تک جاگ کرتفری کرنااور شبح دیر تک سوناشکر گزاری ہے؟

12 ۔ کیامو ہائل کی نعمت کو منفی کا موں میں استعمال کرناشکر گزاری ہے؟

یادر کھیئے کہا گر ہرنعت کے ملنے پر ہمارے دل میں اسکے عطا کرنے والے کی محبت میں اضافہ نہیں ہوتا تو ہم شکر گزار نہیں ہیں۔اورا گر ہم اللہ تعالی کی رضا کوا پنی ہرخوا ہش پر مقدم نہیں رکھتے تو پھر ہم صابر بھی نہیں ہیں۔عظیم ہیں وہ لوگ جوزندگی کے مشکل ترین کھات کی کروا ہٹ کا مزہ چکھنے کے باوجود بھی خود کڑو نے نہیں ہوتے۔صبر کرتے ہیں۔اپنے اخلاق ومحبت کی مٹھاس قائم رکھتے ہوئے ہمیشہ شکر گزار رہتے ہیں۔

#### \*\*\*\*

# اخوت في الله يامحيت في الله

جومحبت الیی ہو کہ اگر خدااور آخرت پرایمان نہ ہوتا تو وہ محبت بھی نہ ہوتی ، وہ محبت ' فی اللہ کہلاتی ہے'' ایک دوسرے سے محبت فی اللہ کرنی اور دین میں بھائی بننا افضل تربات ہےاور جوطاقتیں کےعادات میں سے نکلتی ہیں ان سب میں بیزیادہ لطیف ہے کیکن اس کی کچھ شرطیں ہیں جن کے باعث آ دمی دوست فی اللہ کے زمرے میں گنے جاتے ہیں اور چند حقوق ہیں کہان کا لحاظ رکھنے کی وجہ سے بیدوتی آمیزش کدورت اور وساوس شیطانی سے خالی ہو جاتی ہے۔

فضائل: ۔ واضح ہو کہالفت، خوش خُلقی کا نتیجہ ہے اور جدا رہنا بوخُلقی کا ثمر – پس خوش خُلقی آپس کی دوستی ، الفت اور موافقت کا سبب بنتی ہے اور بوخُلقی بغض اور حسد اور **جدائی کاسبب بنتی ہے۔ دین کے اندرخوش خُلقی کی فضیلت بہت ہے۔** خداوند تعالیٰ نے اینے محبوب حضرت محمد خاتم النہیین سلیٹھائیلیم کی تعریف کی اور فر مایا:

اِنَّكَ لَعَلَىٰ خُلُق عَظِيْم ترجمه:"اورتوپيدا ہواہے بڑے اخلاق بر"۔ (سورة القلم، آیت نمبر 4)

ہمارے محبوب حضرت محمد خاتم النبيبين صلَّ خليبيّ نے فر ما يا" جو چيزلوگوں کو جنت ميں زيادہ لے کر جائے گی وہ اللّٰد کا ڈراور خوش خلقی ہے''- (مسداحمہ)

حضرت اسامةٌ عرض كرتے ہيں كەملىن نے ايك بارحضرت محمد خاتم النبيين صلى اليہ ہے يوچھا "انسان كوبہترين چيز كيا ملى ہے"؟ فرمايا" حسن خلق" \_ (مشكوة المصابح) نبي كريم خاتم لنبيين سلينيليلم نے ايمان والوں كے آپس كے تعلقات اوراُ خوت ومحت كوايك جسم كے مختلف اعضاء سے تشبيد ديتے ہوئے ارشا وفر مايا:

تر جمہ:''ایمان والوں کی آپس کی محبت ، رحم دلی اور شفقت کی مثال ایک انسانی جسم جیسی ہے کہا گرجسم کا کوئی حصہ تکلیف میں مبتلا ہوجا تا ہے تو (وہ تکلیف صرف اُسی حصہ میں منحصرنہیں رہتی ، بلکہ اُس سے ) پوراجسم متاثر ہوتا ہے، پوراجسم جاگتا ہے اور بخارو بےخوالی میں مبتلا ہوجا تا ہے۔'' (صحیح بخاری )

ابوادریس خولانی فرماتے ہیں کہ میں نے حضرت معاذ کی خدمت میں عرض کیا" مجھ کوآپ سے محبت فی اللہ ہے" فرمایا" مژرہ ہو پھر مژرہ وہ ہو کہ میں نے''رسول خدا خاتم النبیین ساتھا پہلم کوفر ماتے سنا کہ قیامت کے روز کچھ لوگوں کے لیے عرش کے گر دکر سیاں بچھیں گی ان کے چبرے چودھویں رات کے جاند کی طرح ہونگے۔اُس دن لوگ گھبرائیں گےاورڈ ریں گےاور بدلوگ ندگھبراہٹ میں ہوں گے نہ خوف میں اور بدلوگ اللہ کے ولی ہوں گے کہان پر کچھنوف نہ ہوگا ننٹم" لوگوں نے عرض کیا" یارسول الله خاتم اننبین صلیفی ہے وہ کون لوگ ہوں گے "؟ آپ خاتم اننبین صلیفی کے اللہ اللہ کے اللہ اللہ کھنے والے لوگ ہوں گے "۔ (سنن ابی واؤو،مشکوۃ المصابح) آنحضرت خاتم النبيين صلِّ اللهِ تنظیر نے فرما یا اللہ تعالیٰ فرما تا ہے" میری محبت ان لوگوں کے لیے ثابت ہے جومیری خاطرایک دوسرے کے پاس آتے جاتے ہیں اورمیری محبت ان لوگوں کے واسطے واجب ہے جومیرے واسطے ایک دوسرے سے محبت کرتے ہیں اور میری محبت ان لوگوں کے لیے ثابت ہے جومیرے لیے ایک دوسرے پر خرچ کرتے ہیںاورمیری محبت ان لوگوں کے لیے ثابت ہے جومیری خاطرایک دوسرے کی مددکرتے ہیں"۔ (مشکوۃ المصابیح)

آنحضرت خاتم النبيين صلَّهْ لَيْهِ نِي فرمايا" نبي جنت ميں جائے گا ،صديق جنت ميں جائے گا اور وہ مخص بھی جنت ميں جائے گا جومحض اللہ کی رضا کے لئے اپنے کسی بھائی سے ملنے شہر کے مضافات میں جائے"-(مجم اوسط، ا/۷۲ م، حدیث: ۱۷۴۳)

پھرآپ خاتم النبیین سلٹنا پیلم نے فرمایا" جو دو خص آپس میں فی اللہ محبت کرتے ہیں ان دونوں میں سے اللہ تعالی کے نز دیک زیادہ محبوب وہ ہوتا ہے جو دوسرے سے زیادہ محبت رکھتاہے"۔ (مشدرک حاکم)

واقعی بہت خوش نصیب ہے وہ مخص جواللہ کی رضائے لیےا پیے مسلمان بھائی ہے محبت کرتا ہے ،کسی بھی عمل کے قبول ہونے کے لیے بیضروری ہے کہا سے اللہ کی رضا کے لیے کیا جائے ، جوٹل رضائے الٰہی کے لیے نہ ہووہ عمل مر دود ہوجا تا ہے۔ رضائے الٰہی کے لیےا پیغ مسلمان بھائی سے مجت کرنے والے سے تو جنت بھی خوش ہوتی ہے۔ چنانچہ حضرت سیرنا انس ؓ سے روایت ہے کہ حضور نبی یاک خاتم انبیین صلاطی آیلم نے ارشا دفر مایا'' جب کوئی اپنے کسی بھائی سے اللہ کے لئے محبت کرتا ہے تو آسان سے ایک منادی ندا کرتاہے" تونے اچھا کیااور تیرے لیے یا کیزہ جنت ہے"اوراللہ اپنے عرش کے ملائکہ سے فرما تاہے:" میرابندہ میرے لئے لوگوں سے ملتاہے،اس کی میز بانی کرنامیرے ذمہے۔" پھراللّٰداس کے لئے جنت کےعلاوہ کسی ثواب پرراضی نہیں ہوتا۔' (مجمع الزوائد )

اللّٰدتعالٰی نے حضرت عیسیٰ پر دحی بھیجی "اگرتم میری عبادت تمام آسانوں اور زمین کے باشندوں کی سی کرواورمحبت فی اللّٰداوربغض فی اللّٰهُ تم میں نہ ہوتو وہ عبادت تمہارے کچھ کام نہآئے گی"۔اسی بنا پرحضرت عیسلیؓ نے فرمایا کہ' اہل معصیت سے دشمنی کر کے خدائے تعالیٰ کی محبت پیدا کرواوران سے دوررہ کراللہ کا تقرب حاصل کرواوران کو

ناراض کر کے اللہ کی رضا کے طالب ہو"۔لوگوں نے عرض کیا" یاروح اللہ ہم لوگ کس کے پاس بیشا کریں"۔فرمایا ''ان لوگوں کے پاس بیشوجن کے دیکھنے سے اللہ یاد آئے اور جن کی تقریرتمہاراعلم بڑھے اور جن کاعمل تم کوشوق آخرت دلائے"۔

ا للدتعالی کے لیے دوسی اور دنیاوی مقاصد کے لیے دوسی کی تفصیل: -حضرت مالک بن دینار فرمایا کرتے تھے "دس آ دمیوں میں سے دوکا اتفاق جب ہی ہوگا کہ ایک میں دوسرے کا کوئی وصف پایا جائے اور لوگوں کی شکلیں ایسی ہیں جیسے پرندوں کی جنسیں کہ اڑنے میں دوسم کے پرند بھی متفق نہیں ہوتے اور بدون (بغیر) مناسبت ان کی پرواز ایک ساتھ نہیں ہوتی "۔

اگرایک مومن اسمجلس میں جائے جس میں سومنا فق ہوں اورایک ایماندار ہوتو وہ اسی ایماندار کے پاس بیٹھے گا اورا گرایک منا فق الیم مجلس میں جائے جس میں سوایماندار اورایک منافق ہوتو وہ اسی منافق کے پاس آ کرہم نشست ہوگا۔ کیونکہ شل کومثل کی طرف کشش ہوتی ہے۔

نی کریم خاتم النبین علیہ نے ایک حدیث میں ارشا دفر مایا:

تر جمہ:''روحیں لشکر کے لشکر مجتمع ہیں بس جوان میں باہم شاساازل میں ہو گئیں وہ دنیا میں الفت کرتی ہیں اور جواجنبی رہیں وہ جدار ہتی ہیں'۔(منداحمہ مشکوۃ) مصاحبت اور دوستی کے حقوق: واضح ہو کہ عقداخوت دواشخاص کے درمیان ایک علاقہ ہے جیسے نکاح ، خاونداور بی بی میں ایک علاقہ ہوتا ہے جس طرح نکاح کے کچھ حقوق ہیں اس طرح عقداخوت کے بھی کچھ حقوق ہیں۔

## جس سے بھائی چارہ ہوتواس کاحق تم پر، مال میں نفس میں، زبان میں اور دل میں ہوگا۔

1-مال میں حق: ایک شخص حضرت ابو ہریرہ ٹی خدمت میں آیا اور عرض کیا کہ'' میں آپ سے اخوت فی اللہ کرنا چاہتا ہوں''۔ آپ نے فرمایا'' تو اخوت کا حق بھی جا نتا ہے''؟؟اس نے عرض کیا" مجھ کو بتاد بچئے"، آپ نے فرمایا کہ'' تو اس اخوت کے بعد اپنے دینارودرہم کا مستحق مجھ سے زیادہ نہیں رہے گا''۔اس نے کہا کہ' میں ابھی اس درجہ کونہیں پہنچا ہوں''۔ آپ نے فرمایا'' پھرمیرے یاس سے رخصت ہوجا''۔

امام زین العابدین ﷺ نے ایک شخص سے فرمایا "تم میں سے کوئی اپنے بھائی کی آستین یا تھیلی میں ہاتھ ڈال کرجو چاہتا ہے بغیراس کی اجازت کے لے لیتا ہے یا نہیں "؟اس نے عرض کیا ''دنہیں''۔ آپ نے فرمایا کہ'' بھائی نہیں ہو''۔

ایک شخص حضرت ابراہیم بن ادھم ؒ کی خدمت میں آیا آپ کا ارادہ اس وقت بیت المقدس جانے کا تھااس شخص نے عرض کیا" میں آپ کار فیق ہوا چاہتا ہوں" ، آپ نے فرمایا اس شرط پر که'' تیری چیز پر تجھ سے زیادہ میرااختیار ہوگا''۔اس نے کہایہ''مجھ کو منظور نہیں ہے''۔آپ نے فرمایا که''مجھ کو تیرا تیج کہنا اچھا معلوم ہوا''۔

حضرت ابوسلیمان دارانی تفرماتے ہیں "اگر بالفرض ساری دنیا میر ہے ساتھ ہواور میں اس کواپنے ایک فی اللہ دوست کے منہ میں رکھ دوں تو اس کے حق میں میں میں اس بات کو بھی کمتر جانوں گا" اور یہ بھی انہی کا ارشاد ہے " میں لقمہ اپنے دوست کو کھلاتا ہوں اور مزہ اپنے گلے میں پاتا ہوں "۔اور چونکہ دوستوں پرخرج کرنا (دوست فی اللہ پر) فقیروں پرخیرات کرنے سے افضل ہے اس لیے حضرت علی کم اللہ وجہ فرماتے ہیں " ہمیں درہم جن کو میں کسی اپنے دوست فی اللہ کو دوں ۔میر سے زدیک اس سے بہتر ہیں کہ 100 درہم مساکین پرخیرات کروں" اور یہ بھی آپ ہی کا ارشاد ہے "اگر میں صالح کھانا تیار کر کے اس پر اپنے فی اللہ دوستوں کو جمع کروں تو میر سے نزدیک اس سے اچھا ہے کہ ایک غلام آزاد کروں"۔

2-نفس میں حق: مسلمان بھائی حاجت کے وقت اپنے تن من اور دھن کے ساتھ حاجت پوری کرنے کی کوشش کرے۔

آ تحضرت خاتم النہبین صلی الیہ توں میں کہ آگاہ رہو"اللہ تعالیٰ کی زمین میں اس کے پچھ برتن ہیں اوروہ دل ہیں ۔توسب برتنوں میں محبوب تر اللہ تعالیٰ کے ہزر یک وہ ہے جوسب سے صاف اور سخت تر اور زم تر ہوں۔زیادہ صاف گناہوں سے اور زیادہ سخت دین میں اور زیادہ نرم بھائیوں پر"۔(السلسة الصحیحة )

3۔ زبان پرت: حضرت امام شافعی فرماتے ہیں جس طرح تم کواپنے دوست کی برائیاں کرنے سے خاموثی واجب ہے اسی طرح دل سے سکوت کرنا بھی واجب ہے، یعنی اس کے ساتھ دل میں بدگمانی مت رکھو، کیونکہ بدگمانی دل کی فیبت ہے۔

واضح ہوکہ آ دمی کا ایمان اس وقت تک کا مل نہیں ہوتا جب تک اپنے بھائی کے لیے وہ پیند نہ کرے جواپنے لیے کرتا ہے۔ بعض حکما کا قول ہے" بھائیوں پرظاہر کا عمّاب بنسبت باطنی کینہ کے اچھا ہے اور جس شخص کے دل میں کسی مسلمان کا کینہ ہوتا ہے تو اس کا ایمان ضعیف ہے اور اس کا معاملہ خطر ناک ہے کہ اس کا دل صلاحیت دیداراللی نہیں رکھتا"۔ ابوزیدسے کسی نے بوچھا'' کتم کس صفت کے آدمی سے محبت رکھتے ہو؟ فرمایا کہ "جومیراوہ مخفی حال جانتا ہو جوخدائے تعالی کومعلوم ہے اور پھران کوالیا ہی چھیا تا ہے جیسے خدا تعالی پر دہ بیثی کرتا ہے۔''

4 پرده بوشی کاحت: چوشاحق دوست کا دوست کی پرده بوشی پر ہےاوردوست کے عیوب پرآگاہ کرنے پر ہے۔

حضرت عمر "عیوب پرآگاہی دینے والے کو ہدیہ فرما یا کرتے تھے۔حضرت عمر "کے پاس حضرت سلمان فاری " آئے ، آپ " نے پوچھا" مجھے میرے عیوب بتا نمیں"؟،حضرت سلمان فاری " نے فرما یا" آپ کے پاس دولباس ہیں اورآپ دستر خوان پر دوسالن جمع کرتے ہیں "۔حضرت عمر " نے بین کر سر جھکالیا۔ حضرت ذوالنون مصریؒ فرماتے ہیں کہ

> "خدا تعالی سے محبت موافقت کے ساتھ اختیار کرو۔ اورنفس سے محبت مخالفت کے ساتھ اختیار کرو۔ اورنفس سے محبت مخالفت کے ساتھ اختیار کرو۔

**5۔لغزشوں اورخطاؤں کومعاف کرنے کاحق:** پانچواں حق اخوت کا بیہے کہ دوست کی لغزشوں اور خطاؤں کومعاف کر دے ، کیونکہ قصور جن کا دوست مرتکب ہودو حال سے خالی نہیں ہوتا۔

1۔ یا توکسی معصیت کے ارتکاب سے اپنے دین میں کوتا ہی کرتا ہے یا ۔ عاص تمہارے قق میں کمی کرتا ہے ۔ میں مدر بڑی ان میں ان میں میں کی نہ میں تین اور میں کا تا کہ نصبہ میں نیز میں میں کا کہ کے اس کا جاتا ہے کہ طاف

تو جوقصور دین میں گناہ کے مرتکب ہونے یااس پراصرار کرنے سے ہوتواس کے لیےتم کوفیحت میں نرمی برتی چاہیےتا کہ اللہ کے کرم سے جلدتو بہ کی طرف لوٹ آئے۔اور اگر خاص تمہارے قق میں کمی کرتا ہے تو بتقاضہ عقداخوت واجب ہے کہ دوست کو چاہیے کہ اپنے دوست کی خطا کے لیےستر عذر نکالے اور پھر بھی دل نہ مانے تو اپنے نفس کو ملامت کرے اور کیے کہ'' تو کتنا سخت دل ہے۔ کہ تیرا یارستر عذر کرتا ہے اور تو نہیں مانتا۔اس سے معلوم ہوا کہ معیوب تو بی ہے اس کی خطانہیں''۔ پس پھرا گراس کو اچھا کہنا قبول نہ کرے تو اتنا ہی ہو کہ اگر ہو سکے تو غصہ نہ ہو۔

6۔ دعا کا حق: چھٹاحق اخوت کابیہ ہے کہ اپنے دوست کے لیے زندگی میں اور اس کے مرنے کے بعد دعاما نگا کرے جواپنے لیے مانگا کرتا ہے۔

حضرت ابودردا الفرماتے ہیں" میں اپنے ستر دوستوں کے لیے سجدے میں نام لے کردعا کرتا ہوں" مجھ بن یوسف اصفہانی فرماتے ہیں کہ''نیک بخت دوست جیسا آ دمی کہاں ملے گا؟ کہ تمہارے مرنے کے بعد گھروالے تو تمہارا ترکہ بانٹیں اور جو کچھ تم نے چھوڑا ہے اس سے چین اڑا نئیں اور صرف وہ تنہا تمہارا غم کرے تمہارے اعمال گزشتہ اور احوال آئندہ کا اس کور دد ہو، رات کی تاریکی میں تمہارے لیے دعا مانگے جب کہ تم مٹی کے ڈھیر کے نیچے ہو'۔

آ محضرت خاتم النبیین سائٹیائیٹی نے فرمایا که' مردے کا حال اپن قبر میں ڈو بنے والے کا ساہے جو کسی بھی چیز کا سہارا چاہتا ہے۔ مردہ بھی اپنے باپ، بیٹے ، بھائی یا قریب یا دوست کی دعا کا منتظرر ہتا ہے اور مردول کی قبرول پرزندول کی دعاسے نور پہاڑول کے برابرآ جاتے ہیں" - (مشکوۃ المصابح)

7۔ و فااور اخلاص کا حق: ساتواں حق اخوت کا و فااور اخلاص ہے۔ و فا کے معنی پیٹیں کہ دوست کی زندگی تک اس کی دوستی پر ثابت اور قائم رہے اور اس کے مرنے کے بعد اس کی اولا داور دوستوں اور اقارب سے وہی فاصلہ رکھاس لیے کہ دوستی سے غرض یہ ہوتی ہے کہ آخرت میں کام آئے۔

8۔ تکلف نہ کرنے کا حق: آٹھواں حق اخوت کا بیہے کہ دوست کو تکلیف نہ دے اور اس سے تکلف نہ کرے۔ یعنی اس پر اپنا کوئی بوجھ نہ ڈالے۔ بلکہ اس کی دوتی سے سوائے خدا تعالیٰ کے اور کوئی مقصود نہ رکھے اور یہی سمجھے کہ اس کی دعاسے برکت ہوگی اور ملاقات سے جی خوش ہوگا اور دین پر مدد ملے گی۔

حضرت علی فرماتے ہیں'' دوستوں میں سے بدتر وہ ہے جو تیرے لیے تکلف کرے اور اس کی مدارت تھے کرنی پڑے'' کسی شخص سے سوال ہوا کہ محبت کس سے کی جائے؟ جواب دیا کہ'' جو شخص تم سے تکلف کا بار دور کر دے''۔ حضرت امام جعفر صادق فرماتے ہیں کہ''سب سے بھاری میرے دوستوں میں مجھ پروہ ہے جومیرے لیے تکلف کرتا ہے اور میں اس سے شرما تا ہوں اور سب سے ہلکا مجھ پروہ ہے جس کے ساتھ میں ایسے رہتا ہوں جیسے تنہار ہتا ہوں''

حضور پاک خاتم النبيين سالفياتيل نے فرمايا:" ايك مسلمان كادوسرے مسلمان پرچيون ہيں (ايك بھائى كادوسرے بھائى پر):

1۔ جب ملاقات ہوتواس کوسلام کرے۔ 2۔ جب دعوت دیےتواس کی دعوت قبول کرے۔

3۔ جب چھنئے تو جواب میں پرحمک اللہ کے۔ 4۔ جب بیار ہوتو عیادت کرے۔

5۔ جب مرجائے تونماز جنازہ میں شرکت کرے"۔ (جامع ترمذی سنن ابن ماجہ)

ایک شخص نے آنحضرت خاتم النبیین صلاحی ایر سے عرض کیا" یارسول اللہ خاتم النبیین صلاحی ایر ہے "؟ آپ خاتم النبیین علی نے نرمایا''اسلام بیر ہے کہ تیرادل اللہ تعالیٰ کا فرما نبردار ہواور مسلمان تیرے ہاتھ اور زبان سے سلامت رہیں''۔ (صحیح بخاری صحیح مسلم، منداحمہ)

غرض کہ حقوق محبت اس وقت پورے ہوتے ہیں کہاسی طرح ادا ہوں کہ دوستوں کا فائدہ اور تمہارا نقصان ہواوراس طرح نہ ہوں کہ تمہارا فائدہ اوران کا نقصان ہو۔ایک بات اور کرنی چاہیے کہا بینے تمام اعضا کوان کے حقوق میں مقیدر کھو۔

\*\*\*\*

# محبت وشوق اورانس ورضا

# وه محبت جو بندے کو اللہ تعالی سے ہوتی ہے:

الله تعالی کو بندے کا دل سے چاہنااور پسند کرنا محبت کہلا تا ہے۔ محبت الله کا ولی بننے کی اصل بنیاد ہے۔ اس کے بغیر الله کا قرب حاصل نہیں ہوسکتا۔ ایک روایت ہے کہ ایک شخص نے عرض کیا کہ' یارسول اللہ خاتم النہیین صلّ ٹھائیا ہم میں آپ سے محبت رکھتا ہوں" ، آپ خاتم النہیین علیہ نے فرمایا" مفلسی کے لیے تیار ہوجا''۔ (اسلسلة الصحیحة )

اسی طرح اگر کوئی کہے کہ میں اللہ سے محبت رکھتا ہوں تو وہ ملاؤں کے لیے تیار ہوجائے۔

مشہور ہے کہ'' حضرت ابراہیم علیہ السلام نے ملک الموت علیہ السلام سے اس وقت جب کہ وہ آپ کی روح قبض کرنے آئے تھے ارشاد فرمایا'' بھلاتونے کوئی ایساخلیل دیکھا ہے جواپنے غلیل کو مارے'' اللہ تعالیٰ نے آپ پر وحی بھیجی کہ'' بھلاتونے کوئی ایسامحبت کرنے والا دیکھا ہے کہ اپنے محبوب کی ملاقات کو براجائے'' پس آپ نے ملک الموت کوفر مایا'' اب روح قبض کرلے''۔

حضرت عیسیٰ علیہ السلام تین شخصوں پر گزر ہے جن کے بدن لاغراور رنگ متغیر سے۔ آپ علیہ السلام نے بوچھا'' تمہارا بیحال کیوں ہے؟''انہوں نے عرض کیا '' آتش دوزخ کے خوف سے ''۔ آپ علیہ السلام نے فرمایا'' اللہ تعالیٰ خوف والوں کو ضرور مامون رکھے گا''۔ پھروہاں سے بڑھ کرآپ اور تین شخصوں پر گزرے ،وہ پہلوں سے بھی زیادہ دبلے اور رنگ کے متغیر سے۔ آپ علیہ السلام نے ان سے بوچھا'' تمہارا بیحال کس وجہ سے ہوا ہے ''؟ انہوں نے عرض کیا'' جنت کے شوق کے باعث'' سے بھی زیادہ دبلے اور رنگ کے متغیر سے۔ آپ علیہ السلام نے فرما یا کیا '' ضرور ہے کہ اللہ تعالیٰ تہمیں وہ چیز عطافر ما عیں گے جس کا شوق تم رکھتے ہو'' ، پھرآپ آ گے بڑھے اور تین شخص دکھے جو پہلے دونوں فرقوں سے نیادہ دبلے اور رنگ کے بدلے ہو گئے ہو'' ؟ سے زیادہ دبلے اور رنگ کے بدلے ہوئے تھے۔ ان کے نور کا بیمالم تھا کہ گو یا چہروں پر آ کینے جڑے ہیں ، آپ نے ان سے بوچھا'' کس چیز سے تم ایسے ہو گئے ہو'' ؟ سے زیادہ دبلے اور رنگ کے بدلے ہوئے میں 'آپ نے ان سے بوچھا'' کس چیز سے تم ایسے ہو گئے ہو'' ؟ انہوں نے عرض کیا''ہم اللہ عز وجل سے حجت کرتے ہیں'' آپ نے فرما یا'' مقرب تم ہی ہو''۔

## محبت الهي كقوى مونے كاسباب:

جانناچاہیے کہ آخرت میں لوگوں میں سے سعیدتر حال اس شخص کا ہوگا جواللہ تعالیٰ کی محبت توی تر رکھتا ہوگا۔

## زيادتي محبت كوعشق كهتي بين:

پس جس قدر محبت زیادہ ہوگی اس قدر لذت زیادہ ہوگی اوراصل محبت سے کوئی ایماندار خالی نہیں اس لیے کہ اصل معرفت سب میں ہوتی ہے مگر فرط محبت جس کوشق کہتے ہیں سب میں نہیں ہوتا۔اس کو حاصل کرنے کے دوسب ہیں:

- 1۔ ونیاسے الگ رہنا
- 2۔ غیراللہ کی محبت دل میں نہ ہونا۔

مثلاً اگرکوئی شخص خدا تعالیٰ سے اس لیے محبت رکھتا ہے کہ وہ اس کا محسن ہے ، وہ اس کی ذات سے محبت نہیں رکھتا تو اس کی محبت ضیعف ہے۔ اس لیے کہ احسان کے بدلے میں میرمجت ہے وہ تسمیت کے وقت میرمجت ولیت میرم کی جانب کی حالت میں ہوتی ہے۔ اور اگر کوئی شخص اس وجہ سے محبت رکھتا ہے کہ خدا کی ذات خود مستحق محبت ہے تو اس کی محبت احسان کے بدل جانے سے نہیں بدلے گی بلکہ ہمیشہ یکسال رہے گی۔

خدا تعالی نے ایک دن حضرت داؤد علیہ السلام پروتی بھیجی کہ' اے داؤد علیہ السلام جنت کو کب تک یاد کرے گا اور کب تک میری طرف شوق کی درخواست نہ کرے گا؟''عرض کیا" الہی تیرے مشاق کون ہیں "؟ ارشاد ہوا کہ' وہ میرے مشاق ہیں جن کو میں نے ہرایک کدورت سے پاک کردیا اورخوف سے آگاہ کردیا اور ان کے دلول میں اپنی طرف سوراخ کردیا جس سے وہ میری طرف دیکھتے ہیں۔ میں ان کے دلول کو اپنے ہاتھ میں لے کر آسمان پر رکھتا ہوں پھر فرشتوں کو بلاتا ہوں جب وہ اکتھے ہوتے ہیں تو جھے بجدہ کرتے ہیں میں ان کو ارشاد فرما تا ہوں کہ میں نے تم کو سجدے کے لیے نہیں بلایا بلکہ اس لیے بلایا ہے کہ اپنے مشاقوں کے دلول کو دکھاؤں اور ان کے باعث تم پر فخر کروں۔ ان کے دل میرے آسمان میں فرشتوں کو ایسا نور دیتے ہیں جیسے آفاب زمین والوں کوروشنی دیتا ہے۔ اے داؤڈ میں نے مشاقوں کے دل

ا پنی رضا سے بنائے اورا پنے چیرے کے نور سے ان کی تربیت کی اوران کواپنی ذات کے لیے بات کرنے والا بنایا اور ان کے بدنوں کوز مین میں اپنی نظر کی جگہ مقرر کی اور ان کے دلوں میں ایک راہ رکھ دی جس سے میری طرف دیکھتے ہیں اور ہر روزان کاشوق زیادہ ہوتا جاتا ہے''۔

حضرت داوڈ بموجب ارشاد کوہ لبنان پر گئے ان لوگوں کوایک چشمے کے پاس دیکھا کہ خدا تعالیٰ کی عظمت میں فکر کررہے ہیں۔ جب انہوں نے حضرت داؤ ڈگو دیکھاتواٹھے تا کہان سے علیحدہ ہوجائیں آئے نے فرمایا"لوگومیں رسول خدا ہوں ۔تمہارے پاس ایک پیام ر تانی لے کرآیا ہوں" ۔انہوں نے آئے کی طرف متوجہ ہو کر کان لگادیئےاورآ نکھیں نیچی کرلیں۔حضرت داؤڈ نے فرمایا" میں بیرپیام لایا ہوں کہ خدا تعالی بعدسلام کے تم سے فرما تا ہے کہ مجھے سے کوئی حاجت کیوں نہیں مانگتے ؟ مجھ کو کیوں نہیں یکارتے کہتمہاری آ واز کوسنوں؟تم میرے دوست اوراولیاء ہو،تمہاری خوثی سے میں خوش ہوتا ہوں،تمہاری محبت کی طرف سرعت کرتا ہوں اور جیسے مادرمشفقه ا پنی اولا د کود بیستی ہے اسی طرح سے میں ہر گھڑی تم کود کیصتا ہوں " ، بین کرسب کے آنسوان کے چہروں پر بہنے لگےاور ہرایک نے جدا جدا دعا مانگی ان میں سے ایک بوڑھے نے کہا''الہی ہم تیرے بندےاور تیرے بندوں کی اولا دہیں وہ زندگی جس میں ہم نے تجھ کو یاد نہ کیااس پرہمیں معاف فر مادے' دوسرے نے کہا''الہی تو یاک ہے ہم تیرے بندے ہیں اور تیرے غلاموں کی اولا دہیں جومعاملہ ہم میں اور تجھ میں ہے اس میں ہم پراحسان کی نظرفر مانا'' تیسرے نے کہا'' الٰہی تو یاک ہے ہم تیرے بندےاور تیرے بندوں کے بیٹے ہیں کیا ہم تجھ سے دعا پر جرأت کریں، تجھ کوتومعلوم ہے کہ ہم کواپنے کسی کام کی حاجت نہیں، اتنااحسان کر کہایئے رائے پر جمائے رکھنا، ہمارے لیے ہمیشہ کے واسطے کردے'' چوتھے نے کہا''الہی ہم سے تیری رضا کی طلب میں قصور ہوا توایخ جودوکرم سے اس پر ہماری اعانت کر'' یانچویں نے کہا''الہی تو نے ہم کونطفہ سے پیدا کیااورا پنی عظمت میں فکر کرنے کا احسان کیا تو جو خص تیری عظمت میں مشغول اور تیرے جلال میں متفکر ہووہ بھلا کلام کی جرأت کرسکتا ہے؟ ہمارا مقصودتو یہی تھا کہا سے نور سے ہم کوقریب کر دے' محصے نے کہا''الہی چونکہ توعظیم الثان ہے اورا پنے اولیاء سے قریب رہتا ہے اورا پنے اہل محبت سے بہت احسان کرتا ہے اس لیے ہماری زبان ساتھ نہیں دیتی کہ تجھ سے کچھ دعا کریں' ساتویں نے کہا کہ'' خدایا جوتو نے ہمارے دلوں کواپنے ذکر کی ہدایت کی اوراینی طرف مشغول ہونے کا دھیان عنایت فرمایا تواس نعت کے شکر میں جوہم ہے کی ہوئی ہواس کومعاف کر دے'' آٹھویں نے کہا'' خدایا ہماری حاجت توتجھ کومعلوم ہی ہے، وہ صرف تیری طرف د کھتا ہے'' نویں نے کہا'' الہی بندہ اپنے آقا پر کچھ جرأت نہیں کرسکتا مگر چونکہ ہم کوتو نے حکم دعا کا کیا ہے اس واسطے عرض کرتے ہیں کہ ہم کووہ نورعنایت کرجس سے آسانوں کے طبقات کے اندھیروں میں راہ ملے' دسویں نے کہا'' خدایا تجھ سے تجھ ہی کو چاہتے ہیں تو ہماری طرف متو جدرہ اور ہمیشہ ہمارے یاس رہ'' گیارھویں نے کہا'' الٰہی جونعت تونے ہم کوعنایت کی ہےاس کے پورا کرنے کی تجھ سے درخواست ہے'' بارھویں نے کہا کہ''الٰہی تیری مخلوق میں سے ہمیں کچھ حاجت نہیں، پس اپنے جمال کی نظر سے ہم پراحیان کر'' تیرھویں نے کہا''میری درخواست ہے کہ خداوند دنیا کی طرف دیکھنے سے میری آنکھاندھی کر دےاورآخرت میں مشغول ہونے سے میرا دل اندھا کردئ' چودھویں نے کہا کہ' الٰہی بیتوتو جانتاہی ہے کہ تواپنے اولیاءکو جاہتاہےتو ہم پر بیاحسان کر کہا پین سواجتنی چیزیں ہیں ان سے ہمارے دل کو ہٹا کربس اپنی طرف مشغول کریے''۔

الله تعالی نے حضرت داؤ دعلیہ السلام کے پاس وحی بھیجی کہ ان سے کہہ دو کہ 'میں نے تمہاری گفتگوسنی اور جو کچھتم نے مانگامیں نے قبول کیا۔ابتم ایک ایک آ دمی ایک دوسرے سے جدا ہوجا وَاوراینے واسطےز مین میں تہہ خانہ بنالومیں تمہارےاوراینے درمیان سے حجاب اٹھانا چاہتا ہوں تا کتم میر بےنو راور جلال کودیکھؤ'۔ حضرت داؤڈ نے عرض کیا" یاالٰہی بیلوگ اس در جے کو کیسے پہنچے"؟ فرما یا''میرے ساتھ اچھا گمان رکھتے تھے اور دنیا اوراس کے باشندوں سے رکے ہوئے تھے۔میرے ساتھ تنہار ہتے ہیں اور مجھ ہی کو یکارا ہے اور بیروہ مرتبہ ہے کہ کسی چیز کی یاد میں مشغول نہ ہوااور دل میرے لیے خالی کر لے اور تمام میری مخلوق برمحکومی اختیار کرے۔ جب ایسا ہوجا تا ہے تو اس پر میں الطاف کرتا ہوں اوراس کے فنس کو فارغ البال کر کے اس کے اور اپنے درمیان سے بردہ ہٹا دیتا ہوں۔ تا کہ مجھ کوالیسے دیکھے جیسے آنکھ سے کچھ دیکھتا ہے اوراس کواپنی کرامت دکھلا تاہوں اورا پنے چیرہ مقدس کے نور سے ہروفت قریب کرتا جاتا ہوں اگروہ بیار ہوجائے تواس کاعلاج السے کرتا ہوں جیسے ماں اپنے نیچے کاعلاج کرتی ہےاورا گراس کو پیاس گئی ہےتواس کواپنے ذکر کی جاٹ سے سیراب کرتا ہوں، چھراس کے بعد میں اس کودنیا سے اندھا کر دیتا ہوں، د نیا کواس کی نظروں میں محبوب نہیں کرتا کسی وقت میر ہے ساتھ مشغول ہونے سے دمنہیں لیتا اس کا بہ حال ہے کہ میرے پاس آنے کے لیے مجھ سے جلدی کرتا ہے اور میں اس کے مارنے کو براسمجھتا ہوں۔اس لیے کہ خلق میں سے میری نگاہ اس پر ہوتی ہے اور میرے غیر کونہیں دیکھتا نہ میں اس کے غیر کودیکھتا ہوں''۔ ''اے داؤڈ جب میں اس کودیکھتا ہوں کہاس کانفس گھل گیااورجسم لاغر ہو گیااوراعضا ٹوٹ گئے اور جب میرے ذکر کوسنتا ہے تواس کا دل ٹھکانے نہیں رہتا

V-1.4 www.jamaat-aysha.com

تب اس کے باعث میں فرشتوں اور باشندگان آسان پرفخر کرتا ہوں تو اس کوخوف زیادہ ہوجا تا ہے اورعبادت زیادہ کرنے لگتا ہے۔ اپنی عزت اور جلال کی قسم میں اس کو فردوس میں بیٹھاؤں گااوراس کے دل کواپنی طرف دیکھنے سے اتن تسلی دوں گا کہوہ راضی ہوجائے گا بلکہ راضی ہونے سے بھی زیادہ اس کواطمینان ہوجائے گا"۔

ایک رویت ہے کہ''جباللہ تعالیٰ کسی بندے سے محبت کرتا ہے تواس کے لیےاس کے نفس میں سے ایک نفیحت کرنے والامقرر کردیتا ہے اورایک جھڑ کنے والا کہ وہ اس کے لیےاس کوام رونہی کرتے رہتے ہیں۔''

عرب می سے بید میں کو رہیں و سے بہت ہوتا کہ اللہ تعلی ہے۔ کہ بندہ اللہ تعالی سے مجبت کرے۔ اس سے بیہ پایا جائے کہ خدائے تعالی اس سے مجبت کرتا ہے۔ وہ بی اخلاق کی درتنگی فرمائے ، وہی اس کے اسم المور ظاہری اور باطنی خفیہ اور علانہ کی تدبیر کرتا ہے۔ وہی اخلاق کی درتنگی فرمائے ، وہی اس کے اعضا کو عمل میں مصروف کرے وہی اس کے ظاہر اور باطن کوراہ راست پر لائے ، اس کی تمام فکروں کو سیٹ کرایک فکر میں لا ناائی کا کام ہے۔ دنیا سے بغض ، غیرسے وحشت اور خلوت کی مناجات سے محبت اللہ تعالی بندے سے تاب ہوا کرتی ہوا ، اس کا دیرکر بنا، سب اس کی تمام فکروں کو سیٹ کرایک فکر میں لا ناائی کا کام ہے۔ دنیا سے بغض ، غیرسے وحشت اور خلوت کی مناجات سے محبت اللہ تعالی بندے سے تابت ہوا کرتی ہے۔ حضرت ابودروا ٹے نے حضرت کعب بن احبار ٹسے کہا " مجھے کوئی آیت تو رہت کی بیان کرو" ، انہوں نے کہا کہ اللہ تعالی فرما تا ہے کہ ' ابرار کا شوق میری ملا قات کو جہ بہت ہوتا ہوا وہ بھی مرکور ہے کہ ' جوشص مجھ کو طلب کرے گا وہ مجھے کو پائے ۔ بہت ہوتا ہوا کہ میں ان کی ملاقات کا زیادہ تر مشاق ہول' اور کہا کہ تو رہت میں اس آیت کے قریب یہ می مرکور ہے کہ ' جوشص مجھ کو طلب کرے گا ہو محمونہ پائے گا' اور حضرت داوڈ کے اخبار میں مروی ہے کہ اللہ تعالی نے ان کوار شاذ فرما یا کہ '' اب خاتی ہوں کہ بیت ہوتا ہے اور میں اس کی طرف سے بول اور جو میر سے انہوں کہ بیان کروں گا اور جو میر سے انہوں کہ بیان انوں گا اور جو میر سے انہوں کا اور جو میر سے انہوں کا اور جو میر سے انسی کر سے اس کی مجب کہ حقوق ہو معلوم ہوجاتی ہے۔ پھر میں اس کا کا بنا مانوں گا اور جو میر سے منتوں میں سے سے کہ میں اس کے کہنا ہوں کہ ویہ میں اس سے ایک مجب کرتا ہوں کہ میں میں سے خلق میں اس کہ میں معلوم ہوجاتی ہے۔ پھر میں اس کو اختیار کروں گا اور جو میر اکونا کہ ان کون کونا میں کہ میان ہوں کہ میں کونا ہوں کہ میں اس سے ایک مجب کرتا ہوں کہ میں کرتا ہے اس کے دل سے اس کی مجب معلوم ہوجاتی ہے۔ پھر میں اس سے دل میں اس سے ایک میت کرتا ہوں کہ میں کونا ہو کو میں کونا کو بھر میں اس سے ایک میت کرتا ہوں کہ میں کرتا ہوں کہ میں کونا کو بھر کونا کونا کو بھر میں دیا گور کو میں کونا کو بھر میں اس سے دل میں کونا کے دو کر سے انسان کی کونا کو بھر کے

اس پرکوئی مقدم نہیں ہوتااور جو مجھکو بچ سے طلب کرتا ہے وہ مجھکو پاتا ہے۔ جوغیر کوطلب کرتا ہے وہ مجھکونییں پاتا۔تواے زمین کے باشندود نیا کے فریب کو چھوڑ دواور میری کرامت اور محبت اور مجت اور پاس بیٹھنے کی طرف چلواور میرے ساتھ انس کرومیں تمہارے ساتھ انس کروں گا اور تمہاری محبت کی طرف سرعت کروں گا۔اس لیے کہ میں نے اپنے احباب کا خمیر ابراہیم اپنے خلیل ،موٹی اپنے کلیم ،محمد خاتم النہ بین صلاح آلی ہے تھی کے خمیر سے بنایا ہے اور میں نے مشاقوں کے دل اپنے نور سے بنائے ہیں اور اپنے جلال سے ان کی پرورش کی ہے'۔

بعض اکابر سے روایت ہے کہ اللہ تعالی نے بعض صدیقین پروتی بھیجی کہ''میر سے بندوں میں سے پچھ فاص بند ہے ایسے ہیں جو مجھ سے محبت رکھتے ہیں اور میں ان کی طرف دیکھتا ہوں۔اگر تو بھی ان کی راہ چلے گاتو ہیں تجھ سے محبت کروں گا اور ان کی راہ سے پھر سے گاتو تجھ پر فصہ ہوں گا''۔ایک بزرگ نے عض کیا" البی ان بندوں کی پیچان کیا ہے"؟ بتایا گیا کہ'' دن کوسائے کی طرح تا کتے ہیں اور سرورج ڈو جنے کے ایسے مشاق رہتے ہیں جیسے غصہ ہوں گا''۔ایک بزرگ نے عض کیا" البی ان بندوں کی پیچان کیا ہے"؟ بتایا گیا کہ'' دن کوسائے کی طرح تا کتے ہیں اور ہم ایک حبیب سے ملتا ہے اس پرندہ شام کواپنے گھونے نظرہ الفی ہوتا ہے ، پس جب رات چھا جاتی ہے اور اندھر اگھپ ہوجا تا ہے ، پچھو نے بچھے جاتے ہیں اور ہم ایک حبیب سے ملتا ہے اس وقت وہ میر سے لیا ہی مشتاق ہوتا ہے ، کوئی مشتاق ہے ، کوئی ہی ہوتا ہے ، کوئی بی ہوتا ہے ، کوئی روعا ہے ، کوئی روتا ہے ، کوئی مشتاق ہے ، کوئی ہی ہوتا ہے ، کوئی بیشا ہے ، کوئی روع کرتا ہے ، کوئی روتا ہے ، کوئی مشتاق ہے ، کوئی ہیشا ہے ، کوئی روع کرتا ہے ، کوئی سجدہ کرتا ہے ، کوئی روع کرتا ہے ، کوئی روتا ہے ، کوئی مشتاق ہے ، کوئی مشتاق ہے ، کوئی بیشا ہے ، کوئی روع کرتا ہے ، کوئی سجدہ کرتا ہے ، کوئی میں ہیں ۔اول میر ہے اول میں جو بی ہو ان کے دول میں ہو ان کرتا ہی ان کی میاں ان کے دول میں ہو گالہ دوں گا کہ دہ میر سے مال سے خبر دیں گے جسے میں ان کے حالوں سے خبر دیتا ہوں ۔ووسر سے یہ گرآ سان اور زمین اور جو چیز ان دونوں میں ہے ان کے وزن کے مقابل ہو گی تو میں ان کی خاطر اشیا ءوکم جانوں گا۔ تیم میں متوجہ ہوں کسی کومعلوم ہوگا کہ میں مقابل ہوگی تو میں ان کی خاطر اشیا ءوکم جانوں گا۔ تیم میں متوجہ ہوں کسی کومعلوم ہوگا کہ میں متوجہ ہوں کسی کومعلوم ہوگا کہ میں ان کو کوان کے دون کے اس کو کیاد بیا جہ جانوں گا۔ تیم میں ہوگا کہ میں ان کی طرف کروں گا اور تم کومعلوم ہوگا کہ میں متوجہ ہوں کسی کومعلوم ہوگا کہ میں ان کو کوان کی دور کیا ہو بیتا ہوں ؟''

حضرت ابراہیم بن ادھم جواللہ تعالیٰ کے مشاقوں میں سے تھے کہتے ہیں "ایک دن میں نے عرض کیاالہی اگرتواپنے عاشقوں میں سے کسی کوالی چیز عنایت فرما تاہوجس سے تیرے وصال سے پہلے اس کے دل کوتسلی ہوجائے تو وہ چیز مجھ کوبھی مرحمت ہو کہ مجھ کواضطراب نے بہت تنگ کیا ہے "۔پس رات کومیں نے خواب میں دیکھا کہ خداوند کریم نے مجھ کواپنے سامنے کھڑا کیا اور ارشاد فرمایا" اے ابراہیم مجھے شرم نہیں آتی کہ مجھ سے ایسی چیز مانگتا ہے جس سے میری ملاقات سے پیشتر ہی تسکین خاطر کرے۔ بتلاتو سہی کہ کہیں مشاق کواپنے صبیب سے ملنے سے پیشتر بھی تسکین ہوا کرتی ہے "؟ میں نے عرض کیا" الہی میں نے تیری فرط محبت میں جیرت زدہ ہو کر معلوم نہیں کیا کہد یا۔ آپ میر اقصور معاف کردیں اور مجھے سکھا دیں کہ میں کیا کہوں ، ارشاد ہوا کہ یوں کہ '' الہی راضی رکھا پی قضا پر اور صبر دے اپنی بلا پر اور شکر دے اپنی مروزی پڑ'۔

علی بن الموافق سے مروی ہے کہ انہوں نے خواب میں دیکھا کہ وہ جنت میں داخل کئے گئے ہیں اور وہاں کیا دیکھتے ہیں کہ ایک شخص دستر خوان پر ہیٹھا ہے اور دوفر شتے اس کو میں الموافق سے ہیں، ایک شخص کودیکھا کہ جنت کے دروازے پر کھڑے لوگوں کی صورتیں پہچانتے ہیں، بعض کواندر کر دیتے ہیں اور بعض کو واپس کر دیتے ہیں پھر میں آگے بڑھ گیا اور عرش پر ایک شخص کودیکھا کہ اللہ تعالی کی طرف تاک لگائے ہوئے ہے اور کسی کونہیں دیکھا۔ میں نے رضوان سے پوچھا" یہ کون ہیں "؟ کہا" معروف کرخی جنہوں نے خدا کی عبادت نہ خوف آتش سے کی نہ بتو قع جنت بلکہ صرف اس کی محبت سے کی اللہ تعالی نے قیامت تک ان کوا پنی طرف دیکھنے کی اجازت دے دی ہے۔

حضرت سفیان تورگ نے حضرت رابعہ بھرگ سے کہا" آپ کے ایمان کی حقیقت کیا ہے "؟ انہوں نے فرمایا" میں نے اس کی عبادت دوزخ کے خوف سے نہیں کی اور نہ جنت کے اشتیاق سے بلکہ عبادت صرف اس کی محبت اور اشتیاق کے باعث کی ہے " ۔ پس جواللہ تعالیٰ کو دنیا میں نہ پہچانے گا وہ اس کو آخرت میں بھی نہیں د کھے گا۔ جس کولذت معرفت دنیا میں نہ ہوگی وہ آخرت میں لذت دیدار نہ پائے گا اس لیے اگر دنیا سے پچھ ساتھ نہ جائے گا تو آخرت میں کہاں سے پائے گا ؟ اس لیے کہ یہاں جو بوئے گا وہ ہی معرفت منابدہ کی صورت بن جائے گی اور زیادتی کشف سے لذت دوبالا ہو بوئے گا وہ ہی معرفت بن جائے گی اور زیادتی کشف سے لذت دوبالا ہو جائے گی تو معلوم ہوا کہ ''اصل سعادت معرفت ہی ہے جس کوشرع میں ایمان سے تعبیر کیا جاتا ہے ۔معرفت کی لذت دنیا میں بہت کم ہے' لیکن جو شخص معرفت سے خالی ہوگا اس کولذت کہاں سے آئے گی ؟ اور اگر تھوڑی ہی لذت ہوا ور باقی دل میں دنیا کی چیزیں بھری ہوں تو اس کومزہ کیا آئے گا ؟

یہ مان لینا چاہیے کہ محبت کا دعویٰ آسان ہے لیکن محبت کا پایا جانا بہت کم ہوتا ہے، آدی کو چاہیے کہ جب نفس دعویٰ محبت کر ہے تو پھر شیطان کی محبت سے باز آ جائے ۔ محبت میں صادق وہی ہے جو دنیا سے کنارہ کش ہو، لینی دنیا میں رہے اور دنیا میں ندر ہے ۔ محبت وہ عمدہ درخت ہے کہ جس کی جڑیہاں ہے اور شاخ بالائے آسان اس کے پھل دل ، زبان اوراعضا سے ظاہر ہوتے ہیں اوران سے محبت کا وجو دایسا معلوم ہوتا ہے جیسے دھویں سے آگ کا وجود یا بھلوں سے درختوں کا اوراس طرح آثار بہت سے ہیں۔ ایک تو اللہ تعالیٰ کو مشاہدہ میں اچھا جانے اس لیے کہ یہ ہونہیں سکتا کہ دل کسی کو مجبوب کے اور اس کے مشاہدہ کو فیہ چاہے اور جب یہ معلوم ہوجائے کہ بغیر دنیا سے مفارقت کے بیآرز و پوری نہیں ہوگی تو چاہیے کہ موت سے محبت رکھے اور اس سے نفرت نہ رکھے۔ اس واسطے کہ عاشق کو اپنے وطن سے سفر کرنا اور محبوب کے دیار میں اس کے دیدار سے بہر ور ہونے کو جا پڑناگر ان نہیں معلوم ہوتا ۔

الله تعالی کاارشاد ہے "میری مخلوق میں سے کسی کے ساتھ انس نہ کراس لیے کہ میں دوطرح کے شخصوں کواپنے پاس سے الگ کردیتا ہوں:

- 1۔ ایک تو وہ جومیر ہے ثواب کودیر حان کرعلیجد ہ ہوگیا۔
- 2۔ دوسرے وہ جو مجھ کو بھول کراینے حال سے راضی ہو گیا۔ میں ایشے خض کواس کے نفس کے سپر دکر کے دنیا میں جیران جیوڑ دیتا ہوں "۔

اور برخ غلام جبثی کے احوال میں جس کے طفیل حضرت موسی علیہ السلام نے بارش کی دعا کی تھی ،لکھا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے حضرت موسی سے ارشاد فر ما یا" برخ اچھا بندہ ہے مگراس میں ایک عیب ہے" آپ نے عرض کیا'' الہی اس کا عیب کیا ہے''؟ فر ما یا" اس کونیم سحراچھی گئی ہے اس کی طرف رغبت کرتا ہے اور جو شخص مجھ سے محبت کرتا ہے وہ کسی طرف رغبت نہیں کرتا''۔

حضرت ابوبکرصدیق فرماتے ہیں' جوکوئی خالص محبت اللی کا ذا کقہ چکھتا ہے اس کو بیمزہ دنیا کی طلب سے روک دیتا ہے اورسب آ دمیوں سے متنفر کر دیتا ہے "۔
بعض لوگ یہ جمھتے ہیں کہ خوف محبت کے مخالف ہے۔ ایسانہیں ہے بلکہ یوں ہے کہ عظمت کاعلم ہیبت ہی کی وجہ سے آتا ہے اور جمال کا ادراک محبت کی وجہ سے آتا ہے اور جمال کا ادراک محبت کی وجہ سے آتا ہے اور جمال کا ادراک محبت کی وجہ سے آتا ہے وجہ سے آتا ہے اور جمال کا ادراک محبت کی وجہ سے آتا ہے اور بعض خوف بعض کی نسبت کے زیادہ ہوتے ہیں ان خوفوں میں زیادہ خوف اللہ سے روگردانی کا ہے اور اس سے زیادہ تجاب کا اور اس سے بھی بڑھ کرخوف اپنے یاس سے دور کردینے کا ہے'۔

سالکین کے حق میں راہ میں تھک جانے اور غیر محبوب کی طرف توجہ کرنا ایک طرح کاعذاب ہے، حاصل میر کہ زیادتی درجات کا چھین لینا شہوات کے باعث

ہے، عام سالکوں کے قق میں عذاب اورخواص تو زیادتی سے اسی وقت مجوب ( دور ) ہوجاتے ہیں کہ صرف دعویٰ عجب کریں۔ پھراسی چیز کا خوف اور زیادہ ہے کہ ایک دفعہ حانے کے بعد دوبارہ نہ ملے۔

حضرت سفیان تورک اوربشر حافی فرمایا کرتے تھے "موت کو براوہی تمجھتا ہے جس کوشک ہواس لیے حبیب تو بحرحال اپنے محبوب سے ملاقات کو برانہیں تسمجھتا"۔

ایک بزرگ سے محبت کا مفہوم پوچھا گیاانہوں نے فرمایا کہ' لوگوں سے ملنا جلنا کم کرو، زیادہ تر تنہار ہا کرو، ہروقت متفکررہ، خاموثی اختیار کر، مصیبت آئے تو غم نہ کرے، بھوک آئے تومحسوس نہ کرے، لوگوں سے نہ ڈرے، گالی ملے تو پرواہ نہ کرے، دنیا کے مقابلے میں دنیا سے نہ الجھے، خلوت میں اللہ تعالی کی طرف دھیان دے۔ اسی سے مانوس ہواس کے ساتھ مناحات کرے'۔

ایک بزرگ نے خواجہ حسن بھری ٹے سے پوچھا" آپ کتنے عرصے میں بمقام محبت پر پہنچے "؟ فرما یا'' تین دن میں ، پہلے روز دنیا کوترک کیا ، دوسرے روز آخرت کو اور تیسرے روز مقام محبت پر پہنچ گیا'' ۔ بعض مریدین سے روایت ہے کہ'' ایام ارادت میں مجھ کوعبادت کا مزہ ملا اور پھر مناجات میں مزہ آیا میں نے ایک رات اور ایک دن قرآن پاک کی تلاوت کی پھر چندر وز قرات چھوٹ گئ توخواب میں ، میں نے ایک کہنے والے کوسنا" مجھ سے یہ کہتا ہے کہ اگر تجھ کو مجھ سے دعو کی محبت ہے تو تو نے ہماری کتاب پر کیوں ظلم کیا'' اس کے بعد جو بیدار ہوا تو دل میں قرآن یاک کی محبت بھری یائی اور اپنی پہلی حالت پر برستور ہوگیا''۔

حضرت ابوموسی ٹنے فرمایا کہ میں نے آنحضرت خاتم النبہین صلی آلیے ہے سنا ہے کہ فرماتے تھے کہ''میری امت میں ایسے لوگ ہوں گے جن کے سروں کے بال پراگندہ اور کپڑے میلے ہوں گے مرتعلق ایسا کہ اگر خدائے تعالیٰ کوسی بات پرقسم دے دیں تو خدا تعالیٰ اس کو پورا کردے''۔(صیح مسلم، جامع ترمذی، مشکوۃ المصابیح)

 کواچھانہیں جانتا توعاشق کواللہ کے سوا کچھ بھی اچھانہیں لگنا جاہیے (یعنی نیم سحر بھی اچھی نہ لگے )۔

حضرت حسن ﷺ سے روایت ہے کہ بھر ہیں ایک بار چند چھیر آگ سے جل گئے ان کے پیٹی میں ایک چھیر باقی رہ گیااس وقت ابوموں ؓ بھر ہ کے سر دار تھے۔ ان کواس حال کی خبر ہوئی تواس چھیر کے مالک کو بلوا یا ، دیکھا توایک پیرمر دیتھے۔ آپ ؓ نے ان سے پوچھا" کیا بات ہے کہ تھا را چھیر نہیں جلا"؟ انہوں نے کہا کہ'' میں نے خدا تعالیٰ کوشم دے دی تھی کہاس کو نہ جلانا''۔

حضرت جبرائیل سے حضرت یونس علیہ السلام نے پوچھا" مجھ کووہ شخص بتلا دوجوز مین میں سب سے زیادہ اللّہ کومجبوب ہو"، حضرت جبرائیل علیہ السلام نے ایسے شخص کا پتة بتایا کہ جذام نے اس کے ہاتھ اور پاؤں الگ کر دیئے تھے اور کان اور آئکھیں غارت کر دی گئیں تھیں ، آپ نے دیکھاوہ کہدرہا تھا" الہی جب تک تو نے چاہا ان اشیاء سے مجھ کوفائدہ دیا اور جب چاہا مجھ سے چھین لیا۔ اے مطلب پر پہنچانے والے میری توقع اور توجہ اپنی طرف لگائے رکھنا، میرے لیے یہ بھی بہت ہے"۔

روایت ہے کہ حضرت عیسی ایک ایسے اندھے، برص والے، اپانچ دونوں ہاتھوں سے فالج زدہ پر گزرے کہ اس کا گوشت جذام کے باعث بکھر گیا تھا۔ وہ کہتا تھا کہ'' شکر ہے اس خدا کا جس نے مجھ کوا یسے امراض سے صحت دی جس میں بہتوں کو ہبتلا کررکھا ہے''۔ حضرت عیسیٰ علیہ السلام نے اس سے کہا کہ'' بھلاوہ کون سی مصیبت ہے جو تیرے او پرنہیں''؟ اس نے کہا کہ'' اے روح اللہ میں اس شخص سے بہتر ہوں جس کے دل میں خدا تعالی نے وہ چیز نہیں ڈالی جو میرے دل میں اپنی معرفت سے ڈال دی''۔ آپ علیہ السلام نے فرما یا کہ'' درست کہتے ہو''، اپناہا تھ لا وَاس نے جو ہاتھ دیا تو آپ کے ہاتھ میں آتے ہی درست ہو گیا اور پھر چہرہ بھی عمدہ اور خوبصورت ہو گیا اس کا مرض جا تارہا اور وہ حضرت عیسی کے ساتھ رہ کرعیا دے کرنے لگا۔

حضرت عیسیٰ سے مروی ہے کہ آپ نے بنی اسرائیل سے پوچھا" تھیتی کہاں اُگئی ہے"لوگوں نے عرض کیا کہ ''مٹی میں'' آپ نے فر مایا" تو میں تم سے پیج کہتا ہوں حلم بھی اسی دل میں جمتی ہے جوشل مٹی کے زم ہو"۔حضرت عیسیٰ سے کسی نے پوچھا"اعمال میں سب سے افضل کون سا ہے "؟ آپ نے فر مایا کہ ' خدا تعالیٰ سے راضی ہونا اور اس کی محبت''۔

ایک روز وا بہ بن ورداً ،سفیان تورگ اور یوسف بن سباط ا کھٹے ہوئے۔حضرت سفیان تورگ نے فرمایا کہ'' آج سے پہلے مجھ کوموت بری معلوم ہوتی تھی مگر آج میں چاہتا ہوں کہ مرجاؤں''،حضرت یوسف بن سباط نے ان سے سبب یو چھا آپ نے فرمایا کہ'' فتنوں سے ڈرتا ہوں''،انہوں نے کہا کہ'' مجھے تو زیادہ جینا برانہیں معلوم ہوتا''،حضرت سفیان نے یو چھا'' کیوں' انہوں نے فرمایا کہ'' اس تو قع سے کہ ثاید کوئی روز ایسا مل جائے جس میں مجھ کو تو بہ فصیب ہواور کوئی نیک عمل کرلوں''، پھر حضرت وا ہب ہے وہی مجھ کومجوب ہے نہواہ زندہ رکھے یا وفات دے''، حضرت سفیان تو رگی نے انہیں بوسہ دیا اور فرمایا'' بخد ابیر و حانی ہے۔''۔

راضی بدرضا: - حضرت ابودردا <sup>ه</sup> فرماتے ہیں "ایمان کااعلیٰ حصہ بیہے کہ تھم پرصبر کرے اور نقتریر پر راضی رہے "۔

حضرت فضیل ٌفرما یا کرتے تھے"جب بندے کے نز دیک اللہ تعالیٰ کا دینااور نیدینادونوں یکساں ہوجا نمیں تووہ اللہ سے راضی ہو چکا"۔

حضرت شکن کہتے ہیں"اللہ تعالی نے حضرت داؤڈ پروٹی کی کہ''اے داؤد! ذکر میراذا کروں کے واسطے ہےاور جنت اطاعت کرنے والوں کے لیےاور دیدارمشا قوں کے لیےاور میں خودا پنے محبوبوں کے لیے ہوں''۔

حضرت جنیر کُٹر ماتے ہیں "میں نے اپنے مرشد حضرت سری مقطیؒ سے پوچھا" عاشق کو بلا کی تکلیف ہوتی ہے"انہوں نے فر مایا" نہیں "میں نے کہا"ا گر چیتلوار سے مارا جائے"،آپ نے فر مایا" گوتلوار سے سترضرب پرضرب لگائی جائیں"۔

بعض اکابر فرماتے ہیں" مجھ کو وہی اچھامعلوم ہوتا ہے جواس کو پسند ہو یہاں تک کہ اگر وہ میرے لیے دوزخ پسند کریتو میں دوزخ میں جانامجبوب جانتا ہوں"۔ روایت ہے کہ حضرت فتح موصل کی بیوی ٹھوکر کھا کرگریں تو ناخن ٹوٹ گیا ، آپ ہنس پڑیں ، کسی نے پوچھا" آپ کو در ذہیں ہور ہا" ، آپ نے جواب دیا'' ثواب کی لذت نے میرے در دکی تلخی ختم کر دی ہے'۔

حضرت انس بن ما لکٹ فرماتے ہیں "میں نے دس برس نبی کریم خاتم النہبین سلٹٹلیکٹر کی خدمت کی اگر میں نے کوئی کام کیاتو بین فرمایا" کیوں کیا"اور جو چیز ہو گئی کبھی بین فرمایا" کاش نہ ہوتی "اوراگر نہ ہوئی تو بینہ فرمایا" کاش ہوجاتی "اگر آپ خاتم النہبین علیقی کہتے اسے چھوڑ دو

جوتقدير ميں ہوتاہے وہي ہوگا"۔

الله تعالی تک پینچنے کاراستہ بہت طویل ہے۔اس کے آخرتک پہنچنا ضروری نہیں۔ضروری یہ ہے کہ جب ہمیں موت آئے تو ہم اس راستے پر موجود ہوں۔

\*\*\*\*\*\*

# خوف ورجا (ڈراورامید)

خوف: - الله كاوْر برُى چيز ہے - قرآن پاكسوره الحجرات، آيت نمبر 13 ميں فرمان الهي ہے: إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللَّهِ أَتْقَاكُمْ ترجمہ: ' بيثك الله كيز ديك زياده عزت والاوه ہے جوتم ميں زياده تقوى والا (خوف خدار كھنے والا) ہے -

رجا:-رجا کے معانی ہیں' امیر''-رجااچھی چیز ہے کیونکہ اس سے ترغیب ہوتی ہے اور ناامیدی بُری ہے بیرجا کی ضد ہے۔خوف رجا کی ضد نہیں ہے بلکہ خوف رجا کا دوست ہے۔

خوف و رجا: -رجائے ساتھ کمل کرناخوف کے ساتھ کمل کرنے سے اعلی اور عمدہ ہے اس لیے کہ اللہ تعالیٰ سے قریب وہی بندہ ہوتا ہے جوسب سے زیادہ محبت الہی رکھتا ہو اور محبت رجا سے زیادہ ہوتی ہے اس کوایسے مجھو کہ دوباد شاہوں میں سے ایک کی خدمت لوگ ڈر کے مارے کریں اور دوسرے کی خدمت اس کے احسان کی امید پر ، تو ظاہر ہے کہ محبت دوسرے ہی کے ساتھ ذیادہ ہوگی۔

حضرت لیقوب علیہ السلام کے حالات میں ہے کہ اللہ تعالیٰ نے ان پر وحی بھیجی کہتم کومعلوم ہے "میں نے تم میں اور پوسف میں جدائی کیوں کر دی؟اس وجہ سے کہتم نے کہاتھا۔ ترجمہ:''اورڈر تا ہوں کہ کھاجائے اس کو بھیڑیا اورتم کواس کی خبر نہ ہو'' ( یعنی اللہ سے اچھی امید نہ رکھی ہو ) ( سورہ پوسف، آیت نمبر 13 )

اس حدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ آنحضرت خاتم النہ بین ساٹھ آیہ ہے نے لوگوں کوخوف کے تازیانے سے کیسے ہا نکا پھر جب لوگوں کو نامیدی کی طرف دیکھا تو رجا کی باگ سے کیسے اللہ کی طرف کھینچا اور پھران کو اعتدال کی صورت میں کردیا۔ پس واعظین کو چاہیے کہ نبی کریم خاتم النہ بین ساٹھ آیہ ہم کی بیروی میں اس بات کو ہاتھ سے نہ جانے دیں۔ 2-ایک حدیث میں ہے'' کہ اگرتم گناہ نہ کرو گئوں تا گہوہ گناہ کریں اور اللہ ان کے قصور بخش دے'۔ (صحیح مسلم ، السلسة الصحیحة ) 3-ایک حدیث میں ہے'' کہ اگر گئی کا فراللہ کے پاس موجود اُس کی ساری ہی رحمت کے بارے میں جان لے تو بھی جنت ( کے حصول ) سے مایوں نہ ہو ، اور اگر کوئی مؤمن اللہ کے پاس جوعذا ب ہیں اُن کے بارے میں جان لے تو بھی انجاری )

4-ایک حدیث میں ہے کہ آنحضرت خاتم النبیین ساٹھ آئی ہے نے زمایا" ایک شخص دوزخ میں ایک ہزارسال تک یا حنان یا منان پکارتار ہے گا پھر اللہ تعالی فرشتوں کو تکم دے گا کہ میرے اس بندے کو لے آؤ پھر اللہ تعالی کہے گا" اس کووالیس لے جاؤ"۔وہ والیس جاتے وقت بار بار پیچھے دیکھے گا، اللہ تعالی ہو چھے گا" کیا تا کتا ہے "؟،وہ طن کرے گا" میں نے توقع کی تھی کہ ایک دفعہ اس دوزخ سے زکا لنے کے بعد تو پھر دوبارہ مجھے اس میں نہیں ڈالے گا" تھم ہوگا" اس کو جنت میں لے جاؤ"۔ (صحیح مسلم)

اس سے معلوم ہوا کہ اس کی نجات کا سبب صرف رجاہی ہوگی ۔ (یعنی صرف امید)

5- حضرت انس سے مروی ہے کہ آنحضرت خاتم النبیین سال اللہ ہیں استدعا کی کہ''میری امت کے گناہوں کا حساب میر سے سپر دکر دے تا کہ ان کی خطاؤں پر میر سے سوااورکوئی مطلع نہ ہو'' حکم ہوا کہ یہ''لوگ تمہاری توصرف امت ہیں میر سے بند سے ہیں تمہاری نسبت میں ان پر زیادہ رحیم ہوں۔ ان کا حساب اپنے سواکسی کو نہ بتاؤں گا تا کہ ان کی خطائیں نہتم کو معلوم ہوں نہ کسی دوسر سے کو "۔

6-ایک حدیث میں ہے "تم میں سے کوئی ایسانہیں کہ اس کاعمل اس کو دوزخ میں پہنچا دیے یا جنت میں داخل کروا دے ( یعنی بیسب''رحمت الہی کی وجہ ہے ہوگا'')
لوگوں نے عرض کیا " یا رسول اللّٰد خاتم النبیین سلّ خاتی ہے ہوگا ہے ہیں ہیں " ؟، آپ خاتم النبیین سلّ خاتی ہے ہیں ایسانہیں مگر اس صورت میں کہ پروردگار مجھ کو این رحمت میں ڈھانپ لے''۔ (صبح مسلم)

7-سیدناانس بن ما لک رضی الله عند کہتے ہیں: رسول الله خاتم النبیین صلّ الله ایک نوجوان کے پاس گئے اور وہ موت وحیات کی تھکش میں تھا۔ آپ خاتم النبیین صلّ الله ایک نوجوان کے پاس گئے اور وہ موت وحیات کی تھکش میں تھا۔ آپ خاتم النبیین صلّ الله ایک کے اس سے بوچھا: "اپ (اخروی اجرو وُواب اور عذاب وعقاب کے ) بارے میں کیا خیال کرتے ہو؟ "اس نے کہا" اے الله کے رسول خاتم النبیین صلّ الله خاتم الله خاتم النبیین میں برامید ہوں ، کے دل میں اس قسم کے (جان کئی کے بارے میں پرامید ہوں ، کی خوف وامید ) جمع ہوجاتی ہیں ، توجس چیز کی اسے امید ہوتی ہے ، الله تعالی وہ عطا کر دیتا ہے اور جس چیز کا ڈرہوتا ہے ، وہ اس سے امن دلا دیتا ہے۔ " (السلسلة الصحیحة )

حضرت علی فرماتے ہیں کہ'' جو شخص گناہ کرے اوراس کے گناہ کواللہ تعالی دنیا میں پوشیدہ رکھے، پھراس کا کرم جواس شخص پر دنیا میں رہاہے وہی کرم آخرت میں اس بات کونہیں چاہتا کہ اب اس کا گناہ ظاہر کردیا جائے ورنہ بیکرم ہی کیا ہوتا۔ کرم بھی ہواور خالق کا ہواور پھرمخلوق کی طرح کا ہوتو کیا کرم؟ کہ ذرا ذرا سے احسان کو جتاتے پھرتے ہیں''۔

روایت ہے کہ دوعابر خض عبادت میں برابر تھے۔ جب وہ جنت میں گئے توایک کو بنسبت دوسرے کے اونچا درجہ ملا۔ اس کم مرتبہ والے نے عرض کیا" الہٰی دنیا میں اس شخص نے مجھ سے زیادہ عبادت نہیں کی مگر تو نے اس کو بڑار تبہ عنایت فرمایا"؟ اللہ تعالی نے ارشاد فرمایا کہ'' ٹیخض دنیا میں اپنی دعاؤں میں مجھ سے بڑے بڑے درجات مانگا کرتا تھا اور توصر ف آتش دوزخ سے نجات کی دعا کیا کرتا تھا۔ میں ہر بندے کو اس کی دعا اور اس کے کمان کے مطابق ہی دول گا'۔ اس کا مطلب بیہ ہوا کہ عبادت رجا کے ساتھ کرنی افضل ہے۔ اس لیے کہ رجاوالے پر محبت غالب ہوا کرتی ہے۔

روایت ہے کہ ایک مجوی حضرت ابراہیم علیہ السلام کے مہمان ہوا،آپ علیہ السلام نے اس سے ارشاد فرمایا کہ''اگرتومسلمان ہوجائے تو تجھوکو کھانا کھلاؤں گا''وہ مجوی چلا گیا، اللہ تعالی نے وی کی کہ''تم نے اپنے دین کے اختلاف کے باعث اس کو کھانا نہ دیا، ہم اس کوستر برس سے باوجود کفر کے کھانا کھلار ہے ہیں، اگرتم ایک رات کھلا دیتے توکیا ہوتا''؟ حضرت ابراہیم اس وقت مجوی کے پیچھے دوڑے اس کولوٹالائے اور ضیافت کی مجوی نے پوچھا" اب ضیافت کا سبب کیا ہے؟ اول تو آپ علیہ السلام نے انکار کیا" مجوی کے اصرار پرسارا قصد سنایا۔ مجوی نے جرت سے کہا" اللہ تعالی مجھ سے بیمعاملہ کرتار ہاہے"۔ پھر آپ علیہ السلام کے ہاتھ پرمسلمان ہوگیا۔

ابو ہمل معلوکی ٹر جو ہمیشہ ڈرانے میں معروف تھے انہوں نے ابو ہمل رجاجی ٹر کوخواب میں دیکھا اور حال پوچھا انہوں نے جواب دیا "جس قدرتم ڈرایا کرتے تھے اس سے معاملہ ہم نے ہمل پایا"۔ پھرکسی نے ابو ہمل معلوکی گو بہت عمدہ صورت کے خواب میں دیکھا جس کا بیان نہیں ہوسکتا تھا، پوچھا" بیدرجہتم کو کیسے ملا"؟ انہوں نے کہا کہ "میرے حسن طن کی وجہ سے یعنی اللہ تعالیٰ سے اچھا گمان رکھتا تھا۔ یعنی اپنے گنا ہوں سے ہروقت ڈرتا تھا کیکن اس کی رحمت سے اچھی اچھی امیدیں باندھتا تھا"۔

ابوالعباس بن شری سے مرض الموت میں خواب میں دیکھا کہ گویا قیامت برپا ہے اور خداوند جبار ارشاد فرماتے ہیں "علاء کہاں ہیں"؟ جبوہ حاضر ہوئے تو ان سے سوال ہوا کہ تم نے اپنے علم سے کیا عمل کیا؟ سب علماء نے جواب دیا" الہی ہم سے تقصیر ہوئی اور ہم نے براکیا"۔راوی کہتے ہیں گویا بیہ جواب جناب باری میں لیند نہ ہوا اور پھروہی سوال ہوا تا کہ کوئی اور جواب دیں۔ابن شرح کی تھتے ہیں کہ میں نے عرض کیا" میرے نامہ اعمال میں شرک نہیں ہے، تو نے وعدہ کرلیا ہے کہ شرک میں کے متر گناہ کومعاف کردوں گا" تھم ہوا" اس کولے جاؤ ہم نے اس کو بخش دیا"۔اس خواب کے تین دن کے بعد آپ رحلت فرما گئے۔

ابراہیم اطروثنؓ سے روایت ہے کہ ہم بغداد میں دجلہ کے کنارے حضرت معروف کرخیؓ کے ساتھ بیٹے سے کہ اس درمیان میں ایک چھوٹی ہی جگہ پر پچھٹو جوان لوگ ڈھول بجاتے اور شراب پینے اور کھیلتے نکلتولوگوں نے حضرت معروف کی خدمت میں عرض کیا" دیکھئے یہ لوگ علانیہ اللّٰہ کی نافر مانی کررہے ہیں۔ان پر بدد عاکریں"۔آپؓ نے ہاتھ اٹھا کر دعا کی" الہی جیساتو نے ان کود نیا میں خوش رکھا ، آخرت میں بھی ایسا ہی خوش رکھنا" ۔لوگوں نے عرض کیا" ہماری غرض تو یہ تھی کہ آپؓ ان پر بدد عاکر تے "۔آپؓ نے فرمایا" اگر خداوند تعالی ان کوآخرت میں خوش کرے گاتو اول دنیا میں ان کوتا ئب کر دے گا یعنی میری دعا یہی ہوئی نا کہ ان کوان کی ان حرکات پر تو بہنے ہیں۔ "۔

بعض اکا برا پنی دعا میں یوں کہتے ہیں "الہی دنیا میں کون ایسا ہے جو تیری نافر مانی نہ کرتا ہولیکن تیری رحمت سب پر ہے اور کامل ہے اور رزق جاری ہے ، تیری

www.jamaat-aysha.com V-1.4

شان بہت بڑی ہےاورحکم نہایت افزوں کہ نافر مانی بھی ہوتی رہتی ہےاوررزق بھی دیاجا تار ہتا ہے۔اپنی فعت پوری کردیتا ہے،گویا توغصہ ہی نہیں ہوتا"۔ حاصل بیہوا کہ اسباب ایسے ہیں کہ جن سے امید(رجا) کی روح خوف والوں کے دل میں پڑتی ہے۔مگراحمق اورمغروروں کو ہرگزان باتوں میں سے پچھنہیں سنانا چاہیے۔

اس لیے کہا کثر لوگ صرف خوف ہی سے اصلاح پکڑتے ہیں اوران کے خلاف کیا جائے توان کی دین ودنیا کی بہتری میں خلل پڑجا تا ہے۔

رجا (امید) کی تدبیر: - رجا کی ضرورت دوآ دمیوں کو ہوتی ہے یا تو وہ مخص جس پر ناامیدی غالب ہوجائے اور عبادت ترک کر دے، یا وہ مخص جس پرخوف غالب ہوجائے اور عبادت ترک کر دے، یا وہ مخص جس پرخوف غالب ہوجائے اور عبادت میں اتنی زیادتی کرنے لگے کہ اپنے نفس اور اپنے گھر والوں کو نقصان پہنچائے۔ بیشخص رجاسے علاج کا محتاج ہے جس سے وہ اعتدال پر آجائے کیان جو آدمی گناہ پر مغرور ہوکر خدا تعالی پر تمنا کرے، عبادت سے روگر داں رہے اور گنا ہوں میں گھر ارہے تو اس کے حق میں رجاکی دواز ہر مہلک ہوجاتی ہے۔ جیسے شہد کہ جس پر غلبہ خشائک کا ہواس کے حق میں شفاہے اور جس پر غلبہ حرارت ہواس کے حق میں زہر ہے۔ اس لیے مغرور کے لیے دوائے خوف سے بہتر کوئی دوانہیں۔

پھر جو خص کہ وعظ کہتا یا نصیحت کرتا ہے اس کو چا ہے کہ موقع علت کود کھتار ہے اور ہر علت کا اس کی ضد سے علاج کر ہے، اینی چیز سے علاج نہ کر ہے جس سے

یماری اور زیادہ ہوجائے۔ جب لوگوں کود کھے کہ اللہ کی گرفت سے بے خوف ہو گئے ہیں اور گناہ پر جرائت کرتے ہیں اور زعم ہیہے کہ آقا کریم ہے، غفار ہے، ستار ہے تو یہ

ایسا وقت ہے کہ اسباب رجا کے لوگوں میں بیان نہیں کرنے چا ہیں۔ ایسی حالت میں خوف دلانے میں اگر مبالغہ کیا جائے تب بھی لوگوں کا راہ راست پر آنا د شوار ہوگا۔

اسباب رجا کا بیان تو لوگوں کو اس حالت میں بالکل ہی تباہ کردے گا، مگر رجا چونکہ دلوں پر ہلکا معلوم ہوتا ہے اور نفسوں کو لذیذ تر اور آج کل کے واعظوں کی غرض بھی ہرحال

میں اپنے لیے لوگوں کی ثنا ہوتی ہے۔ اس لیے وہ رجا کے بیان پر جھک جاتے ہیں، یہاں تک کہ خرا بی بڑھ جاتی ہے اور سرکشی اپنی صدیر بہنے جاتی ہے۔

حضرت سفیان ثوری گہتے ہیں" قیامت میں اگر میرا حساب میرے ماں باپ کے حوالے کردیا جاتا تب بھی میں اچھانہ جانتا ،اس لیے کہ مجھ کویقین ہے کہ خدا تعالیٰ مجھ پرمیرے ماں باپ کی نسبت زیادہ رحیم ہے''۔

> **خوف کا بیان:** خوف ایک تازیانہ ہے جس سے اللہ تعالیٰ اپنے بندوں کوعلم وعمل کی طرف ہنکا تا ہے تا کہ ان دونوں سے مرتبہ قرب الٰہی حاصل ہو۔ قرآنی آبات: -

1- سورہ البقرہ، آیت نمبر 74 ترجمہ: "کچراس کے بعد (بھی) تمہارے دل شخت ہو گئے چنانچہوہ (تخق میں) پھروں جیسے (ہو گئے) ہیں یاان سے بھی زیادہ شخت (ہو تھے ہیں، اور یقیناان میں سے بعض وہ (پھر) بھی ہیں جو پھٹ جاتے (ہو تھے ہیں، اور یقیناان میں سے بعض وہ (پھر) بھی ہیں جو پھٹ جاتے ہیں توان سے پانی ابل پڑتا ہے، اور بے شک ان میں سے بعض ایسے بھی ہیں جواللہ کے خوف سے گر پڑتے ہیں، (افسوس! تمہارے دلوں میں اس قدر نری مشکل اور شکسکی بھی نہیں رہی ) اور اللہ تمہارے کاموں سے خبر نہیں "۔

2- سورہ بقرہ، آیت نمبر 41 ترجمہ:" اوراس کتاب پرایمان لاؤجومیں نے نازل کی، تصدیق کرتی ہے اس کی جوتمہارے پاس ہے، اورتم ہی سب سے پہلے اس کے منکر نہ بنو، اور میری آیتوں کوتھوڑی قیت پر نہ بیچواور مجھ ہی سے ڈرو" -

3- سورہ توبہ،آیت نمبر82 ترجمہ:"پی انہیں چاہیے کہ تھوڑا ہنسیں اور زیادہ روئیں ( کیوں کہ آخرت میں انہیں زیادہ رونا ہے) یہاں کا بدلہ ہے جو وہ کماتے تھے"۔

#### احادیث:-

1 - حضرت انس بن ما لک رضی الله عنه سے روایت ہے کہ حضور نبی اکرم خاتم النہ بیین صلاح الله ایا "جس شخص نے الله تعالیٰ کا ذکر کیااور پھرخشدیتِ الہی کی بناء پر اُس کی آنکھوں سے اس قدراشک رواں ہوئے کہ وہ زمین تک پہنچ گئے تو اسے روزِ قیامت عذا بنہیں دیا جائے گا۔''( حاکم المستدرک ،طبرانی )

2-حضرت ابوہریرہ درضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ حضور نبی اکرم خاتم النبیین صلاح اللہ ہے آدمی اپنے اوپر ( کثر سے گناہ کی صورت میں )ظلم وزیادتی کرتارہا، جب اس کی موت کا وقت آیا تواس نے اپنے بیٹوں سے کہا" جب میں فوت ہوجا وَں تو مجھے اچھی طرح جلادینا، چر (میرے جلے ہوئے جسم کو) پیس دینا، میری را کھ ہوا میں اُڑادینا، اللہ کی قسم!اگر میرے رب نے مجھے بکڑ لیا تو وہ مجھے ایسا عذاب دے گا کہ اس جیسا عذاب بھی کسی کونہ دیا ہوگا"۔ جب وہ فوت ہوگیا تواس کے ساتھا کی طرح کیا گیا ( جس طرح اُس نے وصیت کی تھی )۔ اللہ تعالیٰ نے زمین کو تکم دیا" اپنے اندر موجود اس کے ( بکھرے ہوئے) ذرّات جمع کر دے "۔ اس نے ذرّات جمع کر

دیئے تو وہ (پورےجسم کے ساتھ اللہ تعالیٰ کے سامنے ) کھڑا ہو گیا۔اللہ تعالیٰ نے فرمایا" تتہمیں اس حرکت پرکس چیز نے آمادہ کیا تھا"؟اس نے عرض کیا"اے میرے رب! تیرے خوف نے"۔اللہ تعالیٰ نے اسے (قلبی خوف وخشیت کی وجہ ہے ) بخش دیا"۔ (متفق علیہ )

3-ایک حدیث میں کہ''جب ایمان دار کے دل پر اللہ تعالیٰ کے خوف سے لرزہ پڑ جاتا ہے تو اس کے گناہ ایسے جھڑتے ہیں جیسے درخت سے پتے جھڑتے ہیں'۔(الترغیب والترهیب ہیمقی)

4-ایک حدیث ہے کہ'' خدا تعالیٰ کے نزدیک دوقطروں سے اچھا کوئی قطرہ نہیں ایک آنسو کہ خدا تعالیٰ کے خوف سے نکلے ، دوسرا قطرہ خون جوخدا کی راہ میں بدن سے گرئے'۔(حامع ترمذی)

5-آخضرت خاتم النبيين عليلية نے فرمايا كه''سات شخص ہيں جن كوالله تعالى اس دن اپنے ساميد ميں رکھے گا جس دن اس كےسائے كےسوا كوئى ساميہ ہوگا۔ان ميں سے ايك وہ ہوگا جواللہ تعالى کو تنہائى ميں يادكر سے اوراس كى آئكھ سے آنسو بہنے كئيں''۔ (جامع ترندى )

حضرت موسی "کی حدیث میں ہے کہ خدا تعالی قیامت کے روز ارشاد فر مائے گا کہ'' کو کی شخص ایسانہیں رہے گا جس کا حساب میں نہ کروں گا اور ان کے عمل کی تفتیش نہ بجالا وُں گا۔ بجز اہل ورع کے کہان سے مجھ کوشرم آتی ہے اور ان کی قدر اس بات سے زیادہ ہے کہ ان کوحساب لینے کے لیے کھڑا کردوں''۔

حضرت حسن سے بعض لوگوں نے کہا" کیاعلاج کریں کہ ہم ایسےلوگوں میں بیٹھتے ہیں جو ہم کوا تناڈراتے ہیں کہ گو یا ہمارے دل اڑنے لگتے ہیں "۔ آپٹے نے فرما یا که' اس بات کوخوب جان لو کہا لیسےلوگوں میں بیٹھا جو تم کوڈرائیں ، یہاں تک کہتم کوامن میں پہنچادیں اس سے بہتر ہے کہتم ایسےلوگوں کے ساتھ بیٹھو کہ وہ تم کو بے خوف کریں اور تہمیں ایک دفعہ ہی خوف آن گھیرے''۔

حضرت کعباحبار ؓ فرماتے ہیں کہ بخدا''خداکے خوف سےاس قدررونا کہ آنسومیر بے دخسار پر بہدکگلیں مجھےاس بات سےاچھامعلوم ہوتا کہ میں ہزاردینار خیرات کردول''۔

حضرت فضيل ٌفرماتے ہيں'' جو شخص الله تعالیٰ سے ڈرتا ہے توخوف اس کو ہرطرح کی بہتری سوجھا دیتا ہے''۔

حضرت شبائن فرماتے ہیں"جب میں اللہ تعالیٰ سے ڈرتا ہوں تو میرے سامنے ایک درواز ہلم وحکمت کا ایباکھل جاتا ہے جو پہلے بھی نہیں دیکھا ہوتا''۔

حضرت بھی بن معاذ "کا بن معاذ "کا تول ہے کہ''جب مومن کوئی خطا کرتا ہے تواس کے پیچھے دونیکیاں ہوتی ہیں اول عذاب کا خوف ہے، دوسرامعاف ہونے کی تو قع ۔ پھر وہ برائی ان دونوں خوف ورجا کے درمیان ہوجاتی جیسے دوشیر وں کے درمیان لومڑی''۔

حضرت ذوالنون ُفرماتے ہیں کہ'' جو مخص خدا تعالیٰ سے ڈرتا ہے اس کا دل نرم ہوجا تا ہے اور خدا تعالیٰ سے محبت پختہ ہوجاتی ہے اور عقل درست ہوجاتی ہے' اور پیرسی کا قول ہے کہ'' خوف رجا کی نسبت زیادہ چاہی لیے کہ جب رجاغالب ہوجاتی ہے تو دل پریشان ہوجا تا ہے''۔

ابوالحسين نابينا كهاكرتے تھے كە' سعادت كى بېچان يەب كەببىخى كا آ دى كونوف ہواس ليے كەخوف بندےاورخدا تعالى كے درميان ايك باگ ہے جبوہ

جاتی رہتی ہےتو بندہ تباہ ہوجا تاہے'۔

کسی نے حضرت بیخیٰ بن معاذ ﷺ یو چھا"سب سے زیادہ قیامت میں بے خوف کون ہوگا"؟ فرما یا''جود نیامیں سب سے زیادہ خوف کرنے والا ہوگا''۔ حضرت ابوسلیمان درانی مفرماتے ہیں کہ''جس دل سے خوف الگ ہوجا تا ہے وہ خراب ہوجا تا ہے''۔

حضرت ابوسلیمان دارانی می فرماتے ہیں کہ''جس کسی کی آنکھ آنسووں سے ڈبڈبا جائیں گی ،اس کے چہرے پر غبار اور ذلت قیامت کوئبیں آئے گی اورا گراس کے آنسو بہیں گے تواول ہی قطرے سے بہت ہے آگ کے سمندرسر دہوجائیں گے اورا گرکوئی شخص کسی جماعت میں روئے تواس پوری جماعت کوعذاب نہ ہوگا''۔ غلبہ خوف یا غلبہ رجامیں افضل کون؟

مطلق ہے پوچھنا" خوف افضل ہے یارجا"؟ ، قول فاسد ہے اور ایسا ہے کہ کوئی پوچھے کہ روٹی بہتر ہے یا پانی ، اب اس کا جواب یہی و یا جائے گا" بھو کے کوروٹی بہتر ہے اور پیاسے کو پانی "۔ اور اگر بھوک اور پیاس دونوں ہیں تو ان دونوں میں سے جونی غالب ہوگی اس کا عتبار ہوگا یعنی اگر بھوک غالب ہے تو روٹی افضل ہوگی اور اگر ہوں مساوی ہوں تو روٹی اور پانی بھی مساوی ہوں گے۔ اس لیے کہ جو چیز کسی مقصود کے لیے مطلوب ہوتی ہے تو اس کی خوبی اس مقصود کے لحاظ سے ہوتی ہے کہ خود اپنی ذات کے لحاظ سے ۔ رجاا ورخوف دودوا عیں ہیں جن سے دلوں کا علاج ہوتا ہے تو اس کی خوبی اس قدر ہوگی جس تقدر روگ موجود ہو گا لیاس اگر دل پر مرض بے خوف ہونے کا خدا کے عذاب سے اور مغر ورہونے کا اللہ پر ہوا اس صورت میں خوف افضل ہوگا۔ اور اگر دل پر یاس اور قوط غالب ہوگیا ہے تو معاون کی مقال ہوگا۔ اور اگر دل پر یاس اور قوط غالب ہوگیا ہے تو رجا افضل ہوگی اس لیے کہ رجا کا مغنج ہجر رحمت ہے۔ گر شق شخص جس نے گناہ ظاہری اور باطنی چھوڑ دیے ہیں اس کے حق میں اس کے بیہ ہے کہ خوف اور رجا اعتمال کے ساتھ ہم پلور ہیں ، اس واسطے بی قول مشہور ہے "اگر مومن کے خوف اور رجا تو لے جا عیں تو دونوں ہر ابر ہوں گے "اور اس واسطے حضر ت عمر قرام اتے ہیں کہ اگر '' بلفرض یوں ندا ہو "ایک آ دی کے سواسب دوز نے میں جا تھیں گیا تو بھے خوف اور رجا دونوں اعتمال میں ہر ابر ہیں۔ لیکن حضر ت عمر قرام کی ہیں جا تو بھو نوں اعتمال میں ہر ابر ہیں۔ لیکن حضر ت عمر قرام کی ہیں ہو ف اور رجا ہر ابن ، عام آ دی کو جب سیمان کے دون کی دور ویک کے دون اور رجا ہر ابر ہیں ، عام آ دی کو جب سیمان کے دون کے دون دوز نے ہے سینت میں جا کیں ہے جو دونوں اعتمال میں ہر ابر ہیں۔ لیکن حضر ت عمر قرام کی ہونے کی ہو موالے گی۔

حضرت یکی بن معاذ '' فرماتے ہیں '' جو شخص اللہ تعالیٰ کی عبادت صرف خوف سے کرے گا وہ فکر کے سمندروں میں ڈوب جائے گا اور جوکو کی اس کی عبادت محض رجاہے کرے گا تو وادی مغالطہ میں سرگشتہ رہے گا اورا گرخوف،رجا اور محبت تینوں سے عبادت کرے گا تو طریق ذکر میں متنقیم رہے گا''۔

اس سے معلوم ہوا کہ جمع رہناان سب کا ضروری ہے مگر مناسب خوف کا غلبہ جب تک موت سامنے نہ آئے اور مرنے کے وقت غلبہ رجا کا مناسب ترہے کیونکہ نزاع کی صورت میں وقت عمل ہوگر رگیا ہے نہ اب وہ خوف کو برداشت کرسکتا ہے اس سے توکل کا مرتا آج مرجائے گاہاں اس وقت رجا کی صورت میں دل کو تقویت ہوتی ہے اور جس ذات کے پاس رجا ہوتی ہے اس کی محبت دل میں ساجاتی ہے اور آ دمی کو یہی مناسب بھی ہے کہ جب دنیا سے کوچ کرتے تو محبت الٰہی ہی میں کرے تا کہ خدا کی ملا قات اچھی معلوم ہو کیونکہ جو شخص خدا سے ملنا اچھا جانتا ہے اور می جانا اچھا جانتا ہے اور موت کے وقت رجا کا۔

معلوم ہو کیونکہ جو شخص خدا سے ملنا اچھا جانتا ہے اور موت کے وقت رجا کا۔

حضرت سلیمان علیہالسلام نے اپنے بیٹے سے فرمایا که''موت کے وقت مجھ سے رجا کی باتوں کا ذکر کرنا اور جب تک میرا وصال نہ ہوجائے رجاہی کی باتیں کرتے رہنا تا کہ میں خدائے تعالیٰ سے حسن نکن کے ساتھ ملوں''۔

حضرت امام احمد بن عنبل ؓ نے اپنے لڑکے کونزاع کے وقت ارشاد فر مایا'' مجھے وہ حدیثیں سناؤ جس میں حسن ظن اور رجا کا مذکور ہے'' اور مقصود ان سب سے یہی ہے کہ اس وقت اللہ تعالی محبوب بن جائے اور اس بنا پر حضرت داؤڈ پر وتی آئی تھی کہ''مجھے کو میر ہے بندوں کے نز دیک محبوب کر دے'' انہوں نے عرض کیا" الہی میں تجھ کو میرے بندوں کے نز دیک محبوب کیسے کروں "؟ ارشاد ہوا" میرے انعام اور احسان ان کو کھول کھول کردکھاؤ"۔

غرض کہ سعادت اس میں ہے کہ اللہ کی محبت میں مرے اور محبت اللہی دوچیزوں سے حاصل ہوتی ہے۔ اول معرفت، دوئم دنیا سے نفرت، یہاں تک کہ دنیا تیجے قید خانہ معلوم ہو کہ محبوب سے ملنے سے روکتی ہے، بعض صلحانے حضرت ابوسلیمان دارانی ؓ کوخواب میں دیکھا کہ وہ ڈرتے ہیں، انہوں نے پوچھا" آپ کا کیا حال ہے"؟ آپ نے فرمایا" ابھی قیدسے چھوٹا ہوں"۔ جبح کوجا گے تولوگوں سے ابوسلیمان گا حال پوچھالوگوں نے کہا" گزشتہ شب ان کا انتقال ہوگیا ہے"۔

www.jamaat-aysha.com V-1.4

حضرت سفیان ثوریؓ کا وقت مرگ قریب پہنچا تو علاء کو بلایا کہ تو قع دلائیں اور رونے گئے، آپ نہایت خائف تصلوگوں نے ان سے کہا" آپ کورجا کرنی چاہیے۔اللہ تعالیٰ کاعفوتمہارے گناہوں سے بڑاہے"، آپ نے فرمایا''میں گناہوں کے واسطےنہیں روتا اگر مجھے بیمعلوم ہوجائے کہ خاتمہ توحید پر ہوجائے گا تو مجھے کچھ پرواہ نہیں کہ میرے ساتھ پہاڑوں کے برابر گناہ جائیں''۔

حضرت عیسیٰ علیہ السلام فرماتے ہیں''اے گروہ حواریوں تم گناہوں سے ڈرتے رہو، ہم پیغمبروں کی جماعت کفرسے ڈرتے ہیں''انبیاء کے تذکرے میں مذکور ہے"ایک پیغمبر برسوں بھوک، برہنگی اور جوؤں کی حالت میں رہے پھراللہ تعالیٰ سے جوؤں اور بھوک کی شکایت کی بہت تنگ کرتی ہیں"، وحی ہوئی کہ''ہم نے تجھے کفرسے بچارکھا ہے اس بات پر راضی نہیں کہ دنیامانگتا ہے''۔انہوں نے فوراً خاک اپنے سر پر ڈالی اور عرض کیا" الہٰی میں راضی ہوں مجھے کفرسے بچائے رکھنا"۔

ابغورکامقام ہے کہ جب خاتمے کی برائی سے ایسے عارف ڈرتے ہیں جن کے قدم راسخ اور ایمان تو ی ہیں توضعیف بچارے کیسے نہیں ڈریں گے اور ڈرنا ہی ان کے لیے بہتر ہے۔خاتمہ کے برا ہونے کے چندا سباب ہیں جوموت سے پہلے ہوجا یا کرتے ہیں ان میں نفاق ، کبراور صفات مذمومہ داخل ہیں۔ چونکہ نفاق ایک الیک ایس کے لیے بہتر ہے۔خاتمہ بگڑتا ہے اسی وجہ سے صحابہ فاق سے بہت ڈرتے تھے۔اسی لیے حضرت حسین فرماتے تھے"اگر مجھے یہ معلوم ہوجائے کہ میں نفاق سے بری ہوں تو یہ بات مجھ کو دنیا اور اس کی ہرچیز سے اچھی معلوم ہو'۔

اصحابہ کرام ؓ اور تابعینؓ نے نفاق کی ایسی تفسیر کی ہے جس سے بجر صدیق کے اور کوئی خالی نہیں۔ چنانچید حضرت حسن بصری ؓ فرماتے ہیں کہ ' ظاہر کا باطن سے اور دل کا زبان سے مختلف ہونا نفاق ہے'۔

حضرت حذیفہ فرماتے ہیں کہ' عہدِمبارک آنحضرت خاتم النبیین صلاحلیہ میں آدمی ایسالفظ کہا کرتا تھا جس سے منافق ہوجاتا تھا اور وہی لفظ میں تم سے دن میں دس دفعہ سنتا ہوں ،صحابہ کرام فرماتے تھے کہتم لوگ ایسے عمل کرتے ہو جو تہہاری نظر میں بال سے زیادہ باریک ہیں مگر ہم ان کو آنحضرت خاتم النبیین صلاحلیہ کے عہد میں کہیرہ جانتے تھے''۔

روایت ہے کہ چندلوگ حضرت خذیفہ ی کے درواز بے پر بیٹے انتظار کرر ہے تھے آپ گا حال کچھ آپس میں بیان کرتے تھے، جب آپ گھر سے نکلے تو سب لوگ حیا کر کے چپ ہو گئے، آپ ٹے فرمایا" ہو با تیں کرتے تھے وہ کرتے رہو"، سب خاموش رہے آپ ٹے فرمایا" اس کو ہم عہد آنحضرت خاتم النبیین سائٹ آپیلی کے دور میں نفاق جا جی ہوگئے، آپ ٹے فرمایا کرتے تھے "دل پرایک گھڑی ایسی آتی ہے کہ جانتے تھے "اور حضرت حذیفہ وہ ہیں جومنافقین کے جاننے اور اسباب نفاق کے پیچا نئے میں مخصوص تھے۔ آپ ٹو فرمایا کرتے تھے "دل پرایک گھڑی ایسی آتی ہے کہ ایمان کی ایمان تک کہ ایمان کی ایمان تک کہ ایمان کی گئیائش سوئی چھیانے کے برابر بھی نہیں رہتی ۔ اگرکوئی بیگان کرے کہ میں نفاق سے خوف ہوگا وہ گئونٹ سے کیونکہ یہ قول ہے کہ 'جو شخص نفاق سے بےخوف ہوگا وہ منافق ہے''۔

چنانچیه مطرف بن عبدالله کها کرتے تھے که 'اس بات پر تعجب نہیں کہ ہلاک ہونے والا کیسے ہلاک ہوا، مجھے تو تعجب اس بات پر ہوتا ہے کہ نجات پانے والا کیسے نجات یا گیا''؟

حامد لفاف ہے ہیں "جب بندہ مومن کی روح فر شتے اوپر لے کرجاتے ہیں اور خیر اور اسلام پراس کا خاتمہ ہوتا ہے تو فر شتے تعجب سے اس کود یکھتے ہیں۔اور کہتے ہیں "چفص دنیاسے کیسے نچ گیا جس میں سے بہت سے بگڑ گئے "،حضرت سفیان ؓ ایک دن رور ہے تھے لوگوں نے پوچھا" کیوں روتے ہو"؟ آپؓ نے فرمایا کہ '' کچھروز ہم گناہ پرروئے اب اسلام پرروتے ہیں' یعنی اندیشہ ہے کہ ساتھ دے گا یا نہیں؟ یعنی خاتمہ بخیر ہوگا یا نہیں۔ کیونکہ ایمان رکھنا آسان ہے لیکن ایمان کے ساتھ دجانا مشکل کام ہے۔

حاصل یہ ہے کہ جس کی کشتی گرداب میں پڑگئی ہوطوفان کے باعث موجوں کا بھی پھ نہ ہواس شخص کے حق میں تباہ ہونے کی نسبت بچنا مشکل معلوم ہوتا ہے اور مومن کا دل کشتی کی نسبت زیادہ مضطرب ہے اور وسوسوں کے سمندر کی موجیں اسے زیادہ صدمہ پہنچاتی ہیں اور ڈرنے کی صرف یہی چیز ہے کہ مرتے وقت اندیشہ بددل نہ گزرے - حضرت سہیل تستری فرماتے ہیں کہ' میں نے خواب میں دیکھا کہ میں جنت میں گیا ہوں تین سو پنج ببروں سے ملاقات کی ان سب سے میں نے پوچھا" دنیا میں آپ سب سے زیادہ کس چیز سے ڈرتے تھے "سجی نے فرمایا" سوء خاتمہ سے (برے خاتمہ سے)''

سوخاتمہ کی حقیقت اور جو چیزاس میں خوننا ک ہے معلوم ہو چکی تواس کی تیاری کے لیے مشغول ہواور ذکرالہی کی مدادیت کراورا پنے دل سے محبت دنیا نکال دے۔ایسا نہ کرنا کہ اسباب میں لیت وقعل کرے اور یوں ہے کہ جب خاتمہ کا وقت آئے گاتو تیاری کرلوں گا کیونکہ موت کا وقت مقرر نہیں اور خاتمہ کا یقین نہیں۔اللہ سے ڈر،اللہ سے ڈر۔

انبیاء اور فرشتوں پرخوف خداوندی کے حالات: - حضرت عائشہ روایت کرتی ہیں' جب ہوا چلتی اور آندھی چلتی تو آنحضرت خاتم النہیین سالٹھ آپیلی کے چیرہ مبارک کا رنگ بدل جاتا تھا اور باہراندرجاتے تھے اور بیسب باتیں خدا کے خوف کی وجہ سے ہوتیں تھیں کہ شاید، قیامت آنے والی ہے''۔ آپ خاتم النہیین سالٹھ آپیلی فرمایا کرتے تھے کہ''میرے یاس جرائیل علیہ السلام بھی نہیں آئے مگر اس صورت سے کہ خوف خدا میں کا نیے ہیں''۔ (سنن ابی داؤد)

آنحضرت خاتم النبيين سالتاتيل في حضرت جرائيل عليه السلام سے پوچھا كه'' بيكيابات ہے كه حضرت ميكائيل عليه السلام كو بھى بنتے نہيں ديھا''،انہوں نے فرما يا كه'' جب سے دوزخ پيدا ہوئى ہے وہ بھی نہيں بننے'۔

محمد بن معکدر رُروایت کرتے ہیں "جب دوزخ پیدا ہوئی توفر شتوں کے دل اپنی جگہ سے اڑ گئے مگر جب بنی آ دم پیدا ہوئے تو دل پھر اپنی جگہ واپس آ گئے "۔ حضرت ابودر داٹ فرماتے ہیں کہ'' حضرت ابراہیم علیہ السلام جب نمازیڑھتے تو ان کے دل کے دھڑ کئے کی آ واز ایک کوس تک سنائی دیتی''۔

حضرت بجاہر فرماتے ہیں "حضرت داؤڈ اپنے گناہ کے بعد چالیس روز تک تجدے میں روئے اور سرنیس اٹھا یا یہاں تک کہ ان کے آنسوؤں سے سبزہ اُگ آیا اور ان کا سرچھپ گیا۔ آواز آئی "اے داؤد! اگر تو بھوکا ہے تو کھانا ملے گا، اگر بیاسا ہے تو پائی ملے اگر نگا ہے تو کپڑا دیا جائے "، آپ نے نے ایک دھاڑ ماری کہ آپ نے خوف کی حرارت سے سامنے کی کٹری میل گئی، بھر اللہ تعالی نے آپ کی تو بہ قبول کی اور مغفرے فرماری عرض کیا کہ ' اہلی میرا گناہ میرے ہاتھ میں لکھ دے '۔ ان کا گناہ ان کی محترا کہ ہو تھے تیں ہو تا تھا گئی ، بھر اللہ تعالی نے آپ تھے ہو ھا تے اس خطا کود کیو کرروتے ، راوی کہتے ہیں" پائی کا بیالہ جب ان کے ہاتھ میں آتاتو تہائی خالی ہو تا تھا ''اور یکی آپ کے احوال میں مروی ہے '' کبھی اپنا سرمارے حیاے آسان کی طرف نہیں اٹھایا یہاں تک کہ وفات پائی "اور دعا میں یوں عرض کیا کرتے تھے'' الٰہی اگر میں اپنی خطا یاد کرتا ہوں تو زمین باوجود و سعت کے بچھ پر نگل ہو جاتی ہے، جب تیری رحت کو یاد کرتا ہوں تو جان میں جان آئی ہے تو پاک ہے۔ یا نہ خدایا! میں تیرے بندوں میں سے جو طبیب ہیں ان کے پائی گیا وہ میں ہو تیرے پائی ہو تا تھا ۔ بندوں میں سے جو طبیب ہیں ان کے پائی گیا ہو ان میں جان آئی ہو تو وہ تی ہاں تو وہ تی ہو گئی خوا یا کہ کہ ہو گئی ہو گئی

حضرت داؤڈ نے ایک مرتبہ اللہ تعالی سے کہا'' الہی تو میرے رونے پررخم نہیں کرتا'' بھم ہوا کہ' اے داؤد اپنا گناہ بھول گیا اور رونا یا دہے'' عرض کیا کہ' اے آقا میں اپنے گناہوں کو کیسے بھولوں گا؟ میرا بیحال تھا کہ میں زبور پڑھتا تھا تو پرندے میرے سرپر سابیکرتے تھے، وحثی مانوس رہتے تھے، اے اللہ! اب بیکون تی وحشت ہے جو مجھ میں اور تجھ میں ہے؟'' محکم ہوا'' اے داؤد وہ انس طاعت کا تھا یہ وحشت گناہ کی ہے۔ اے داؤد! میری ایک مخلوق ہے جس کو میں نے اپنے ہاتھ سے پیدا کیا اپنی روح اس میں پھوئی، اپنے فرشتوں سے اس کو سجدہ کروا یا اور اپنے اگرام کا ضلعت اس کو پہنا یا اور تاج اپنے وقار کا اس کے سرپر رکھا اور جب شکایت تنہائی کی گنو حوا کو بنایا اور جنت میں رہنے کو جگہ دی، مگر جب اس نے نافر مانی کی ہم نے اس کو اپنے پاس سے نکال دیا – اے داؤد! میرے قول سن اور میں بھے کہتا ہوں کہ تو نے ہماری اطاعت کی تو ہم نے تیرا کہنا مانا جو مانگا سودیا، نافر مانی کی تو ہم نے تجھے چھوڑ دیا اب اگر تو ہماری طرف رجوع کرے گاتو ہم تجھے قبول کر لیں گے''۔

یکی بن ابن کثیر تفرماتے ہیں کہ مجھ کو میروایت پنچی ہے کہ' حضرت داؤد علیہ السلام جب نوحہ کرنا چاہتے توسات روز پیشتر سے کھانا پینا بند ہوجاتا تھا جب ایک روز رہ جاتا توجنگل کارخ کرتے اور حضرت سلیمان اپنے بیٹے کوفر ماتے "شہروں، جنگلوں، پہاڑوں اور بت خانوں میں کہہ دیں کہ لوگو حضرت داؤد علیہ السلام کا نوحہ اپنے نفس پر سننا منظور ہے تو آجاؤ"، جنگلوں اور ٹیلوں سے وحثی درندے، پہاڑوں سے جانور، گھونسلوں سے پرندے اور شہروں سے مرد اور عورتیں (پردوں میں) آجاتیں، لوگ جمع ہوجاتے، حضرت داؤر آکر منبر پر چڑھتے تھے آپ کے گرد بنی اسرائیل ہوتے، اور حضرت سلیمان آپ علیہ السلام کے سرکے پاس کھڑے ہوتے۔ اول آپ اللہ کی ثنابیان کرتے اور لوگ روتے ، وردھاڑیں مارنے لگتے ، پھر جنت اور دوزخ کاذکر کرتے تو زمین کے اندر رہنے والے جانور اور وحثی جانور مارے

خوف کے مرجاتے۔ پھر قیامت کی وحشت کا ذکر کرتے اور اپنے اوپرنوحہ کرتے تو ہوتم کے جانداروں میں سے پڑے کے پڑے الٹ جاتے۔ حضرت سلیمان مرادوں کی کشرت دیکھتے تو آپ سے کہتے ،" آپ نے سنے والوں کے گلڑے بھیر دیئے ہیں اور بنی اسرائیل کے بہت سے گروہ مر گئے ہیں اور زمین کے بہت سے حشرات فناہو گئے ہیں "، تب آپ دعا مانگنا شروع کر دیتے وہ دعا ہی میں ہوتے تھے کہ بنی اسرائیل کا کوئی عابدان کو پکارتا تھا اور کہتا تھا ''اے داؤد جزاکے مانگنے میں آپ نے جلدی فرمائی ہے' یہن کر آپ بے ہوش ہوکر گر پڑتے تھے، جب حضرت سلیمان آپ کا بیمال دیکھتے تو ایک چار پائی لاتے اور اس پران کوڈ التے پھر پکارتے اور یوں کہتے کہ ''۔ گرکسی کا کوئی ساتھی ، دوست ، آشا داؤد کے ساتھ تھا تو وہ چار پائی لے کر اسے اٹھالائے کیونکہ جولوگ ان کے ساتھ تھان کو جنت اور دوزخ کے بیان نے مارڈ الا ہے یہ وہن خوف خدانے فنا کیا ہے''۔

پھر حضرت داؤڈکوافا قد ہوتا تو کھڑے ہوتے اورا پناہاتھ سرپرر کھتے اورا پنے عبادت خانے میں جا کر درواز ہبند کر لیتے اور کہتے کہ''اے داؤد کے مالک کیا تو داؤڈ سے ناراض ہے؟''اوراسی مناجات میں رہتے پھر حضرت سلیمان دروازے پر آکراندرآنے کااذن چاہتے اورا یک ٹکیے جو کی لے کراندرآتے اور عرض کرتے "بابااس کوکھا کر جوبات چاہتے ہیں اس کے کہنے کی قوت پیدا کرلیں "، آیٹا س میں سے کسی قدر کھالیتے۔

یزیدرقاشی ٔ راویت کرتے ہیں کہ'' حضرت داؤڈایک روز چالیس ہزارآ دمیوں کے ساتھ نظے آپان کو وعظ سناتے تھے اور ڈراتے تھے ان میں سے میں ہزار آ دمیوں کے ساتھ نظے آپان کو وعظ سناتے تھے اور ڈراتے تھے ان میں سے میں ہزار آ دمیوں کے ساتھ آپ اور کس ہزار کے ساتھ آپ وہ دونوں سینے اور پاؤں پر بیٹھ جاتیں تا کہ آپ پرخوف آتا اور گرکر ٹرٹیتے تو وہ دونوں سینے اور پاؤں پر بیٹھ جاتیں تا کہ آپ کے جوڑعلیجدہ نہ ہوجا عیں اور آپ مرنہ جاتیں۔

صحاب اور تابعین میں خوف خدا کا غلبہ: - روایت ہے کہ حضرت ابو برصدیق ٹے ایک پرندے کودیھ کر فرمایا کہ'' کاش میں ایک پرندہ ہوتا''۔ حضرت ابوذر ٹ کہا کرتے'' کاش میں ایک درخت ہوتا جو کاٹ کر برابر کر دیاجا تا''روایت ہے کہ حضرت عمر ؓ جب کوئی قرآنی آیت ڈر کی سنتے توخوف کے مارے بے ہوش ہوجاتے۔ عمران بن حسین ؓ فرماتے ہیں کہ'' میں اچھا تبجھتا ہوں کہ را کھ ہوجاؤں اور میرے اجزا ہوا کیں آندھی کے دن میں اڑا دیں''

حضرت الوعبيد بن جراح " کا قول ہے کہ''مجھ کوا چھا معلوم ہوتا کہ میں مینڈ ھا ہوتا میرے گھر والے مجھے ذئ کرتے ، کھاتے اور شور بہ پی جاتے'' حضرت امام زین العابدین ؓ وضوکرتے تو آپ کا چپرہ زرد ہوجا تا ان کے گھر والے پوچھتے کہ وضو کے وقت آپ کا بیکیا حال ہوجا تا ہے تو فرماتے''تم کومعلوم ہے کہ کس کے سامنے کھڑا ہونا چاہتا ہوں؟''

حضرت فضیل عموف کے دن خوب پھوٹ پھوٹ کررور ہے تھے اور دعاما نگ رہے تھے، جب آفتاب غروب ہونے کے قریب ہوا تو اپنی داڑھی مٹھی میں پکڑ کر آسپنے گنا ہوں کی وجہ سے )۔۔۔۔حضرت مالک بن دینا رفر ماتے ہیں کہ میں طرف سراٹھایا اور کہا" اگر تو مجھ کو بخش بھی دے گا تب بھی مجھ کو تجھ سے بڑی حیاہے' (اپنے گنا ہوں کی وجہ سے )۔۔۔۔حضرت مالک بن دینا رفر ماتے ہیں کہ میں طواف خانہ کعبہ کر رہا تھا کہ کیا دیکھ جو ان عورت کعبہ کا غلاف پکڑ ہے کہ مربی ہے' الہی بہت سی شہوتوں کی لذت توختم ہوگئ گنا ہ باقی رہ گئے ، الہی تیر ہے پاس مجھے سزا دینے کے لیے دوزخ کے سوااور کوئی چیز نہیں ہے کہ میرے گنا ہ تو بہت بڑے ہیں اسی طرح روتے روتے صبح کر دی' میں نے بیال دیکھ کر اپنے سر پر ہاتھ مارا اور چیخیاری کہ'' ہائے تف ہمارے حال پر'' (تو نہ ڈر االلہ ہے)

حضرت حسن بصری ایک جوان پرگزرے کہ اپنی بنسی میں ڈوبا ہوا تھا اور ایک مجلس میں لوگوں کے ساتھ بیٹھا تھا ، آپ نے اس سے فرما یا کہ'' تو پل صراط سے گزر چکا ہے؟''اس نے کہانہیں۔ آپ نے پوچھا کہ'' کیا مجھے معلوم ہے کہ دوزخ میں جائے گا یا جنت میں؟''اس نے کہانہیں ، آپ نے فرما یا کہ' پھر بیننسی کہیں ہے؟'' راوی کہتے ہیں کہ پھراس شخص کو کسی نے بنتے ہوئے نہ دیکھا۔

حضرت عمر بن عبدالعزیز ﷺ کہتے ہیں"اللہ تعالیٰ نے اپنے بندوں پرغفلت ڈال دی ہے، یہ بھی رحت ہے تا کہ خوف خدا سے مرنہ جائیں"۔

انصار میں سے ایک جوان خوف دوزخ کی وجہ سے ہمیشہ رویا کرتا یہاں تک کے رونے کے باعث گھر سے بھی نہ نکلا کرتا۔ آپ خاتم النبیین سالٹھا آپہا س کے گھر خود تشریف لے گئے اس کو گئے سے لگایا وہ اس وقت مردہ ہوکر گر پڑا، آپ خاتم النبیین سالٹھا آپہا نے لوگوں کوفر مایا'' اپنے ساتھی کے فن کا انتظام کروخوف آتش نے اس کے حکر کے نکڑے کردیۓ''۔

کچھلوگ ایک عابد کے پاس گئے جو کھڑے کور ور ہاتھا،لوگوں نے پوچھا"اس رونے کا باعث کیا ہے"؟،اس نے کہا"ایک خوف ہے،جس کوڈرنے

فلاح فوف ورجا ( دراوراميد )

حجاج نے حضرت سعید بن جبیر ﷺ یہ پوچھا کہ' میں نے سنا ہے کہ آپ بھی نہیں ہنتے '' آپ نے فرمایا'' مہننے کی کیا صورت رہ گئی ہے؟ دوزخ گھات میں ہے، طوق تیار کر دیۓ گئے ہیں اور فرشتے دوزخ میں ڈالنے کے لیے مستعدا ورآمادہ کھڑے ہیں''

ایک شخص نے حضرت حسن بھری گے بوچھا"اے ابوسعیر ٹکیا حال ہے"؟ آپ نے مسکرا کرفر مایا کہ'' میرا حال بوچھتا ہے یہ بتا کہا گر کچھلوگ کشتی میں سوار ہوکر پچ سمندر کے پہنچیں اور کشتی ٹوٹ جائے اور ایک ایک آدمی ایک ایک تختے سے لگ کررہ جائے تو ان کا حال تمہارے ذہن میں کیسا ہے؟''اس نے کہا" بہت سخت مصیبت کا ہے "-آپ نے فر مایا'' تو جان لے کہ میرا حال اس سے بھی زیادہ سخت ہے''۔

حضرت عمر بن عبدالعزیز گی ایک لونڈی اان کی خدمت میں حاضر ہوئی اور کہا" امیر المونین میں نے اس وقت (تہجد کی نماز کے بعد ) ایک عجیب معاملہ دیکھا۔
آپ نے پوچھا" کیا معاملہ "؟ اس نے کہا" میں نے دیکھا کہ دوزخ دوزخیوں کے واسطے دھڑا دھڑجل رہی ہے، پھر پل صراط لاکر اس کی پشت پر رکھ دیا گیا"۔ آپ نے فرمایا" پھرکیا ہوا"؟ اس نے کہا" پھرعبدالملک بن مروان کولائے اور اس پل پر اس کو چڑھا یا وہ ابھی تھوڑی ہی دور چلاتھا کہ پل الٹ گیا اور وہ دوزخ میں جاپڑا"، آپ نے نوچھا فرمایا" پھر"؟ اس نے کہا" پھر عبدالملک کے بیٹے ولید کولائے اور اس کو پل پر سوار کیا وہ بھی تھوڑی ہی دور چلاتھا کہ پل نے کروٹ کی اور دوزخ میں جاپڑا"، آپ نے نوچھا "پھر"؟ اس نے کہا" پھر سایمان بن عبدالملک کولائے اور پل پر چڑھا یا وہ بھی تھوڑی ہی دور چلاتھا کہ پل ترچھا ہوگیا اور وہ دوزخ میں گر پڑا"، آپ نے فرمایا" پھر"؟ اس نے کہا" پھر میں نے آپ کود یکھا کہ آپ کولائے "- اس کا یہ کہنا تھا کہ آپ نے ایک جی ادری اور بے ہوش ہوگئے وہ لونڈی اٹھی اور ان کے کان میں پھڑتی رہی گر آپ اسے سے وسالم گزر گئے۔ آپ نے نجات پائی "ہر چند کہ وہ کان میں چیتی رہی گر آپ اس میں جہنا ہیں اس سے کے وسالم گزر گئے۔ آپ نے نجات پائی "ہر چند کہ وہ کان میں چیتی رہی گر آپ برائر آپ وہ کا کے نو کے دور جا کے دیے کے اس کی مور میں نے دیکھا کہ بین پر مارتے ہے۔

حضرت معاذبن جبل ﷺ کہتے ہیں کہ''مومن کونوف جب تک نہیں چھوٹنا جب تک دوزخ کے بل کو پیچھے نہ چھوڑ دے''۔

حضرت حسن بصری ؓ فرماتے ہیں "دوزخ میں سےایک ؓ خصاایک ہزار برس کے بعد نکلے گا کیاا چھا ہو کہ وہ ؓ خص میں ہوں "اور بیاس لیے فرمایا" خوف سوء خاتمہ کا تھا یعنی نکل تو جاؤں گا"۔

عیسیٰ بن ما لک خوال فی جوبڑے عمدہ عابدوں میں سے ہیں ایک راہب کا حال کہتے ہیں۔ انہوں نے اس کو بیت المقدس کے درواز سے پڑگین صورت میں دیکھا کہ کر مت گربیسے آنونہیں نگلتے تھے میں نے اسے دیکھا اور ڈرگیا گیرکہا کہ "اے راہب جمھے کچھ فیصحت کرکہ تھے یا درکھوں "،اس نے جواب دیا کہ '(سے عزیر کیا نفیصت تھے کوکروں اگر ہو سکتو دنیا میں اس طرح رہنا گویا درندوں اور زہر یلے جانور کو اس اس اس طرح رہنا گویا درندوں اور زہر یلے جانور کا میں گئے جو شاید اور زہر الے جو نور ام سے جو الیس گیا ہوگی کہا" کچھا اور کھتے تو شاید اور زیادہ نفی دیتا"،اس نے پر ڈالیس گیا ہوگئی بن اس کے خرض رات دن دل خوف وہراس میں رہے' گھررا ہب جانے لگا میں نے کہا" کچھا اور کہتے تو شاید اور زیادہ نفی دیتا"،اس نے کہا" پیا سے کوجتنا پانی مل جا تا ہے کافی ہوتا ہے اور بیا ہیے وہ خص جس کہا۔ اس واسطے کے صاف دل کوتو ذرا ساخوف بلادیتا ہے اور کھن دل واعظ اور فیصحت سے بھی نرم نہیں مورت ہوں تو اس نے جومثال بیان کی کہ اس طرح رہنا جیسے وہ خص جس کے چاروں طرف درندے اور زہر یلے جانور ہوں تو اس کو یوں نہ جانا چا ہے کہ بیمثال فرضی ہے بلکہ یوں مالی خوان کو بیل میں مورت ہوں تو اس کے جومتال بیان کی کہ اس طرح رہنا جیسے وہ خوص جس کے چاروں طرف درندے اور زہر یلے جانور ہوں تو اس کو یوں نہ جانا وہ خوص جس کے جانور ہوں تو اس کو یوں نہ جانور ہوں تو اس کو جومتال ہوں ہوں تو اور ڈیک ہوں تو معلوم ہوگا کہ بہت قسم کے درندے اور زہر سے جانور ہوں تو ان کو کون کا گزند بہتا نا اور ڈنگیف دینا دول کو بیل ہوں تو نہ کو کون کا گزند بہتا نا اور ڈنگیف دینا دول ہوں تو نہ کہ ہوں تو نہ کہ ہوں کون کا گزند کو بیا نا ور توف خوف خدا سے لرز تے رہنا چاہیے۔ اس وقت دینظر آئے گا کہ کونیا میں جو کانا چاروں کو کیا خواں کا گزندا وہ کون کون کا گزا دور توف خوف خدا سے لرز تے رہنا چاہیے۔ اس وقت دینظر ہو کہ کا کے اس وقت ذری کے ان اس کر تے بہتے ہوں کی کونیا کی کہ کونیا کا گزا فاور نو چین خوب آخر ہوں وہ کی اور زہر کی اس کے اس وقت کی کونیا کو بیت کونیا کے سے کہ کھراں کا کا نا اور نو چین خوب آخریں کی کونیا کو بیا جان کو تھا کے دائی وہ کہ کونیا کو بیت ہو کہ کونے کی کونیا کو بیا جانے کے اس وقت دیکھی کونیا کون کون کونے کونیا کو بیت کہ کونیا کو بیکھی کی کونیا کونیا

\*\*\*\*\*\*\*

# سخاوت، مروت اور مدارت (خرچ کرنا، لحاظ کرنا اور خاطر تواضع کرنا)

### <u>1- سخاوت:</u> زائد ضرورت کامال دوسروں کا دے دینا سخاوت ہے-

صوفیاء کرام کے اخلاق کی ایک نمایاں خصوصیت ہے ہے کہ وہ ذخیرہ اندوزی پریقین نہیں رکھتے بلکہ جو دوسخا،عطاء و بخشش ان کی زندگی کا نصب العین ہوتا ہے کیونکہ صوفی کا تمام ترسر مایہ اللہ تعالی کے خزانے ہیں اور اسے اللہ تعالی پرضچے توکل اور پورا بھروسہ ہوتا ہے۔اس کے نزدیک دنیاایک سرائے کی مانندہے جہاں وہ کوئی ذخیرہ نہیں رکھتااور نہ زیادہ طلب کرتا ہے۔

ذات مصطفی خاتم النبیین ملی ایر جودوسخا: - حضور خاتم النبیین صلیفی آیی کا ارشادگرای ہے''اگرتم الله پروییای بھروسہ کرتے جیسا اُس پرتوکل کاحق ہے تووہ علی خاتم الله پروییای بھروسہ کرتے جیسا اُس پرتوکل کاحق ہے تووہ علی میں ایس کے دفت سیر ہوکرا تے ہیں'۔(جامع ترمذی)

حضور خاتم النبیین سال آتی کی الله تعالی کے قریب ہے، جنت کے قریب ہے اور لوگوں کے قریب ہے اور دوزخ سے دور ہے (اسکے برکس) بخیل الله تعالی سے دور ہے اور لوگوں سے دور ہے جبہ جہنم کے قریب ہے' - (جامع ترمذی) -----اب رسول خاتم النبیین سال آتی کی کا حال دیکھو کہ رسول الله خاتم النبیین سال آتی کی کا فرمہمان آیا، آپ خاتم النبیین علی گئی ہوہ دور ہے کا کا دورھ دو ہے کا حکم دیا، بکری دوہی گئی ، وہ دور ہی گئی ، وہ دور ہی گئی ، وہ اس کے لیے بکری کا دورھ دو ہے کا حکم دیا ، اس طرح وہ سات بکریوں کا دورھ پی گیا، پھر اگلی شنج وہ اسلام لے آیا، رسول الله خاتم النبیین علی ہے اس کے لیے ایک بکری (وہ ہے کا کا کہ دورہ ہی گئی ، اس کو تھی پی گیا، اس طرح وہ سات بکریوں کا دورھ پی گیا، پھر اگلی شنج وہ اسلام لے آیا، رسول الله خاتم النبیین علی ہی ہی کہ اللہ خاتم النبیین علی ہی کہ اللہ خاتم النبیین علی ہی کہ دیا تو وہ اس کا پورا دودھ نہ پی سکا، (اس پر) رسول الله خاتم النبیین علی ہے ۔ (جامع ترمذی)

1- سخا: - سخاجود کا ابتدائی درجہ ہے جس میں شخی کسی غرض یا سب کا لحاظ رکھتے ہوئے بخشش وعطاء میں امتیاز برتا ہے-

2- جود: - جودیہ ہے کہ بخشش وعطاء میں امتیاز نہ برتے ۔ بےغرض تقسیم کرے اور اس کا فعل بے سبب ہو۔

حضرت عبداللہ بن عباس سے دوایت ہے کہ حضور خاتم النہ بین سال النہ النہ بین میں انسار سے فرمایا "اگرتم چا ہوتو اپنے مال اور گھروں میں مہاجرین کو شریک کرلواور مال غنیمت میں ان کے ساتھ شریک ہوجا وَ اور اگر چا ہوتو تمہارا مال اور تمہارے گھر تمہارے پاس رہیں ، گر مال غنیمت میں سے تمہیں کچھ نہیں ملے گا" - اس پر انسار نے عرض کی " یا رسول اللہ خاتم النہ بین سال اور گھروں میں شریک کریں گے اس کے علاوہ مال غنیمت میں بھی ان کے حق میں ایثار کرتے ہیں " – اس پر بیآیت نازل ہوئی: وَ يُؤُثِرُ وَنَ عَلَى اَنْفُسِهِ مَ وَ لَوْ کَانَ بِهِ مَ حَصَاصَة وَ وہ ایثار کرتے ہیں خواہ انہیں کسی قدر بھی تنگی ہو' – (سورة الحشر، آیت نمبر 9) (روح المعانی – اس پر بیآیت نازل ہوئی: وَ مُونِ وَنَ عَلَى اَنْفُسِهِ مَ وَ لَوْ کَانَ بِهِ مَ حَصَاصَة وہ ایثار کرتے ہیں خواہ انہیں کسی قدر بھی تنگی ہوں – (سورة الحشر، آیت نمبر 9) روح المعانی – ابن ہشام ) – ۔ ۔ ۔ حضرت انس فرماتے ہیں "ایک صحابی کو بکری کی بھی ہوئی سری تحفیمیں جیجی گئی ، وہ بہت تنگ حال جے تا ہم انہوں نے یہ تحفیما ہوئی سری کو فیس کردیا اس طرح یہ تحفیمات آدمیوں میں گردش کرتار ہابالاخر پہلے آدمی کے پاس واپس آگیا س پر مذکورہ بالا آیت نازل ہوئی " ۔

حضرت حذیفہ فرماتے ہیں "میں جنگ یرموک میں اپنے چیرے بھائی کی تلاش میں نکلا کہ اگراس میں زندگی کی پچھرمتی باقی ہوئی تو پانی پلادوں گا کیونکہ میرے پاس پچھ پانی موجود تھا جب میں اس کے پاس پہنچا تو پوچھا" تمہیں پانی پلاؤں"؟اس نے اشارے سے کہا" ہاں "اسنے میں قریب کے آدمی کے منہ سے آہ نگی وہ مشام بن العاص ﷺ سے ، بھائی نے فرمایا" پانی اس کو پلاؤ" - جب میں ان کے پاس آیا عرض کی " پانی پلاؤں" - ان الفاظ کوس کر دوسرے ہشام نامی شخص نے آہ بھری تو انہوں نے کہا" یہ پانی اسے پلاؤ" - جب میں پانی لیکراس کے پاس آیا تو وہ خالتی حقیقی سے ل چکے تھے۔ اب میں ہشام بن العاص ؓ کے پاس آیا وہ بھی اس دنیا سے کوچ فرما چکے تھے۔ بالاخر میں اپنے بھائی کے پاس پہنچا تو وہ بھی اللہ کو پیارے ہوگئے تھے۔

<u>2- مروت:</u> مروت كامطلب دوسركى عزت كرتے ہوئے اس كالحاظ ركھناہے-

دوسر لے نظوں میں: ﷺ نشکروں کوعطا کرنامروت ہے۔ ﷺ بدلحاظوں کودینامروت ہے۔ ﷺ ایسے لوگوں پراحسان کرنامروت ہے جواحسان نہ مانیں۔ صوفیاء کرام رحمتہ اللہ کے اخلاق میں سے ایک سخاوت ومروت ہے۔اسلاف کا اتفاق ہے کہ صوفیا کے طریق پرسخاوت ومروت واجب ہے اوراس کا حجیوڑ نا منافقین کےاخلاق میں سے ہےاورجس میں سخاوت ومروت نہیں اس میں بھلائی اور خیر میں سے کچھنیں اگر جیدہ بہت زیادہ عابری کیوں نہ ہو۔

حضرت عمرو بن عاص ؓ سےمروت کی بابت سوال ہواتو آ پ نے فرما یا"وہ حق کاعرفان اور دوستوں سے نیک سلوک کرنا ہے "۔

حضرت ربیعہ رضی اللّٰدعنه فرماتے ہیں "سفر میں مروت پیہے کہ آ دمی دوستوں پر اپنا تو شه خرچ کر دے اوران کی مخالفت نہ کرے اوران کے ساتھ نزاع نہ کرے "۔

بعض علماء کہتے ہیں" تا جرکااپنے دوست سے نفع لینا خلاف مروت ہے۔اسلاف کا یہ معمول تھا کہا گرکوئی کھانا پکانے کیلئے ہنٹریا مستعار لیتا تواسے کھانے سے بھر کروا پس کرتا اورا کثر ہنٹریا کا مالک بھی مانگنےوالے کو بھر کردیتا اور کہتا کہ مجھےاینے بھائی کوخالی ہنٹریا دینا بُرامعلوم ہوتا ہے"۔

حضرت اصمعی ؓ سے مروت کے معنی دریافت کئے گئے تو فرمایا''مروت میہ ہے کہ دستر خوان بچھایا جائے اور زبان شیریں ہواور مال خرج کیا جائے اور عفت الیی جسکوسب مانیں اورکسی کواپذانہ دی جائے''۔

سری سقطیؒ فرماتے ہیں "مروت کا مطلب نفس کو کمینہ خصائل سے بچانا اور ہراس بری حرکت سے بچانا جس سے آدمی لوگوں میں معیوب سمجھا جائے اور تمام معاملات میں لوگوں سے انصاف کرنا جوشخص اس سے زیادہ کرتے وہ اس کی سعادت ہے'۔ بزرگوں کا قول ہے کہ "مروت کی آئکھ جہاد کی آئکھ سے باری ہوتی ہے"۔

2- مدارت (خاطرتواضع): الله تعالی کے نیک اورصالح بندوں کی اخلاقی خصوصیات میں سے ایک بیہ ہے کہ اگر انہیں مخلوق کی طرف سے کوئی تکلیف یااذیت پنچے تواس کا انتقام نہیں لیتے بلکخل و مدارت کے ساتھ اس کو بخوشی برداشت کرتے ہیں، الله تبارک و تعالی تورات میں حضور خاتم النہیین صلاح آپ خاتم النہین سے خاتم النہین سلاح آپ خاتم النہین صلاح آپ خاتم النہین صلاح آپ خاتم النہین صلاح آپ خاتم النہین سلاح آپ خاتم س

حضرت انس فرماتے ہیں" میں نے دس سال تک حضور خاتم النبیین صلیفیاتیا کی خدمت کی مگر آپ خاتم النبیین صلیفیاتیا نے جھے اف تک نہیں کہا"۔ جب بھی مجھ سے کوئی کام آپ خاتم النبیین صلیفیاتیا ہے نے بھی از واج مطہرات میں سے کام آپ خاتم النبیین صلیفیاتیا ہے نے بھی یہیں فرمایا" تم نے ایسا کیوں کیا"؟ اور جب بھی از واج مطہرات میں سے کسی نے مجھے ملامت بھی کی تو آپ خاتم النبیین صلیفیاتیا ہے نہیں فرمایا" اس کوچھوڑ دوجو بچھ ہوا قضا وقدر (تقدیر اللی ) سے ہوا"۔ (منداحمہ)

ایک مرتبہ حضور خاتم النہبین سلاھ آپیلم نے کسی صحابی کو یہودیوں کے درمیان مقتول پایا توان پر شخق وزیادتی نہ کی بلکہ اپنی طرف سے سواونٹوں کی دیت اداکی ( حالانکہ جنگی طاقت کے فروغ کیلئے صحابہ کرام گا کواونٹوں کی اشد ضرورت تھی )۔ (صحیح بخاری)

حضرت عبداللہ بن عمر ﷺ سے مروی ہے کہ حضور خاتم النبیین صلّ اللّہ ہے فرمایا" وہ مومن جولوگوں کے ساتھ رہتا ہواوران کی تکالیف پرصبر کرتا ہوان لوگوں سے بہتر ہے جو لوگوں کے ساتھ رہتا ہواوران کی تکالیف پرصبر کرتا ہوان لوگوں سے بہتر ہے جو لوگوں کے ساتھ میل جول ندر کھتے ہوں" اور مزید فرمایا ۔" کیاتم میں سے کوئی ابو مصفم طبیسین ہوسکتا"؟ صحابہ کرام طبی نے عرض کیا" یارسول اللہ خاتم النبیین صلّ اللّہ اللّہ اللّہ اللّہ اللّہ خاتم النبیین صلّ اللّہ اللّہ علی عرض کرتے تھے ''اے خدا! میں نے اپنی عزت و آبر وکو تیرے بندوں پرصد قد کردیا''۔ من یدفر مایا'' برترین انسان وہ ہے جس کولوگ اس کی فخش کلامی کے ڈرسے چھوڑ دیں'۔ (سنن الی داؤد)

حس**ن مدارات سے نفس کی حدت طیش کا از الہ:** - انسان کے اندرایک نفس ہے جس کونفس امارہ سے تعبیر کیا جا تا ہے اگر کوئی کام اس کی مرضی کے خلاف کیا جائے تو اسے ناپسند کرتا ہے، اور اس وقت اس میں غیض وغضب کی آگ بھڑک اٹھتی ہے، اللہ تعالیٰ کے نیک اور صالح بندے صبر وقحل سے حسن مدارات کے ساتھ اس کا مقابلہ کرتے ہیں، اورنفس امارہ پرغلبہ حاصل کر لیتے ہیں، یول حسن مدارت سے نفس کی حدت طیش اور نفر ت کا از الہ ہوجا تا ہے۔

حضورخاتم النبیین سل شلیبی کارشادگرامی ہے' جوغصے کوالی حالت میں ضبط کر ہے جبکہ وہ اس کو نافذ کرسکتا ہوتو اللہ تعالی قیامت کے دن اسے سب لوگوں کے سامنے بلائیں گے اور اختیار دیں گے کہ جس حور کو چاہو پہند کرؤ'۔ (حور کا مطب ساتھی ہے) (سنن ابن ما جہ، مشکوۃ المصابح) ) حضرت ابومسعود ٹاسے روایت ہے کہ حضور خاتم النبیین صلاح اللہ کے یاس ایک آدمی آیا جب آیے خاتم النبیین صلاح اللہ ہے گئے تاس سے گفتگو شروع کی تو وہ کا نبینے لگا۔ اس پر

آپ خاتم النبیین سانٹائیلیٹر نے فرمایا" گھبراؤنہیں میں بادشاہ نہیں ہوں قریش کی ایک ایس عورت کا فرزند ہوں جوسوکھا گوشت کھایا کرتی تھیں'۔ (سنن ابن ماجہ)
حضرت ابوالدرداءؓ سے مروی ہے کہ حضور خاتم النبیین سانٹائیلیٹر نے فرمایا''جس شخص کونرم برتاؤ کا حصہ ل گیا، اسے اس کی بھلائی کا حصہ بھی مل گیا اور جو شخص نرم برتاؤ کے حصہ سے محروم رہاوہ بھلائی سے بھی محروم رہا"۔ (جامع ترمذی)

وھب بن مدنبہ '' فرماتے ہیں '' جو شخص تحفہ دینے والے کو بدلیہ دےاس کا شار کم تو لئے والوں میں ہوگا'' ----مہلب بن ابی صفر 'ہا ہی اولا دیے فرماتے '' جبتم کسی فقیر کوشح وشام دروازے پر دیکھوتو سمجھ لومیتاج ہے پس اس کو دوتا کہ اس کوسوال کرنے کی ضرورت نہ پڑے کیونکہ اس کا صبح وشام کا بچھیرا ہی اس کے سوال کیلئے کافی ہے ''۔

حضرت حسن بصری ؒ فرماتے ہیں "ہم نے ایسےلوگ دیکھے ہیں جواپنے دوست کی غیر حاضری میں اس کے گھر جاتے اورا گر کھجوروں کی بھری ٹو کری پاتے توخود مجمی کھاتے اورلوگوں میں بھی تقسیم کرتے پھر جب ان کا دوست آتااوراس کوخبر ہوتی تو بہت خوش ہوتا"۔

محمد بن سرینگی ایک خچر دہلیز میں بندھی رہتی تھی جب کسی کوسواری کی ضرورت ہوتی تواسکو کھولتااور بلاا جازت سوار ہوجا تا۔

مسلم بن زیادٌ دعوت ولیمه میں مدعوہ وئے لیکن آپ کو دیر ہوگئ جب آپ گئے تو صاحب ولیمہ نے دیکھ کرکہا" آپ نے دیر کر دی لوگ کھا کر چلے گئے اور اب کچھ باقی نہیں رہا"۔ حضرت مسلم نے جواب دیا" پیالوں میں شاید کچھ لگا ہو میں وہی صاف کرلوں گا"۔ صاحب خانہ نے کہا" ہم نے تمام برتن دھوڈا لے ہیں " - آپ نے فرمایا" شاید دیگوں میں کچھ لگا ہو"، مالک نے کہا" وہ بھی دھو چکے ہیں " ، آپ نے فرمایا" شاید روٹی کا کوئی ٹکڑا پڑا ہو" ، مالک نے کہا" ہمارے پاس کچھ بھی نہیں بچا اور اس وقت ایک لقمہ بھی نہیں ہے "۔ راوی کہتا ہے مسلم بن زیادٌ اس پر ہنے اور والیس چلے آئے ، لوگوں نے کہا" آپ اس بات سے رنجیدہ کیوں نہیں ہوئے اور ہم آپ کو ہتا ہے در اوی کہتا ہے مسلم بن زیادٌ اس پر ہنے اور والیس خلے آئے ، لوگوں نے کہا" آپ اس بات سے رنجیدہ کیوں نہیں ہوئے اور ہم آپ کو ہنتا دیکھتے ہیں "؟ آپ نے فرمایا" اس پر رنجیدگی کیوں ہو"؟۔

ایک جماعت سفیان توری ؒ کے گھر گئ آپ گھر پرموجود نہ تھے انہوں نے کھانا اٹھایا اور کھانے لگے اور سفیان توری ؒ کی صالحیت کی باتیں کرنے لگے۔اتنے میں آپ آ گئے اور انہیں دیکھ کررونے لگے انہوں نے رونے کا سبب پوچھا تو فرمایا ''میں کیوں نہ روؤں تم میری باتیں سلف صالحین کے اخلاق واحوال جیسی کرتے ہو حالانکہ میں ان میں نہیں ہوں''۔

جعفر بن محمد رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں "بُرادوست وہ ہے جس کا دوست اس کی غیر حاضری میں اتنی جرأت نہ کر سکے کہ اس کی روپوں کی تھیلی کھول کر اس میں سے اپنی حاجت کی مقدار بلاا جازت لے لیے "-----مطرف بن عبداللہ رحمۃ اللہ فرماتے تھے"اگر کسی کو مجھ سے پچھ ضرورت ہوتو وہ کاغذ پر لکھ کر جیجے دے اس لیے کہ میں مسلمان کے چیرے پرسوال کی ذلت کونہیں دیکھ سکتا کیونکہ سوال بخشش سے بڑھ کر ہے خواہ بخشش بہت ہی زیادہ ہو"۔

فضیل بن عیاض رحمة الله فرماتے تھے" نیکی ہے ہے کہ اگر دوست نے تجھ سے پھھ لیا ہے تو تو اس کا احسان مند ہو، کیونکہ اگر وہ نہ لیتا تو تجھے ثواب نہ ماتا نیز اس نے تجھ سے سوال کیا اور اس کو تیرے سواکسی سے بھلائی کی امید نہ تھی"۔

محمد بن واسع رحمتہ اللہ جب کسی سے کوئی حاجت چاہتے تو فرماتے "ہم نے اس کام کواللہ تعالیٰ کے سپر دکر دیا اگر اللہ نے تیرے ذریعے پورا کر دیا تو ہم اللہ کی حمد کریں گے اور تیراشکرییا داکریں گے اورا گرتیرے ذریعے پورانہ ہواتو ہم اللہ کی حمد کریں گے اور تجھے معذور سمجھیں گے "۔

حضرت عائشہ فرماتی تھیں "ضرورت کے پورا کرنے کی چابی ہدیہ ہے"،حضرت ابن عباس فرماتے تھے "ہراندرآنے والے پرایک رعب ہوتا ہے پس تم اسے مرحبا کہتے ہوئے ملواور سلام کی ابتداء کرو"۔

ر بیع بن خشیم رحمتہ اللّہ کسی شخص کوروٹی کا نکڑا یا کوئی ٹوٹی ہوئی چیز نہ دیتے تھے اور نہ کوئی استعال کیا ہوا کپڑا دیتے تھے اور فرماتے تھے "مجھے شرم آتی ہے کہ میرا اعمال نامہ اللّہ تعالیٰ کے ہاں پیش ہواور اس میں ردی اشیاء ہوں جو میں نے اس کی راہ میں دی ہوں "۔

عطاء رحمته الله فرماتے ہیں" جب میں کسی آ دمی سے کوئی بات سنتا ہوں ،اگر چیدہ مجھے پہلے سے معلوم ہوا در بار ہااس کوسنا ہو میں کان لگا کرتو جہ سے سنتا ہوں گو یا اب اس سے من رہا ہوں اور پہلے بھی سنی ہی نہیں ۔ اِس خیال سے کہا کہ اگر پہلے اسے بتا دوں گا تو وہ شرمندہ ہوگا"۔

حسن بن علی ٹے جب کسی کی ضرورت کا سوال ہوتا تو فی الفور پورا کردیتے اور فرماتے " مجھے ڈرہے کہ میں اس میں دیر کروں تو میرا دوست اس سے ستعفی ہو جائے اور مجھ سے ثواب جاتارہے " - - - اس کا مطلب بیہوا کہ نس کے سرکش گھوڑ ہے کو کنڑول کرنے کے لئے سخاوت، مروت اور

# احسان بخل اور برد باری

#### احسان:

لفظِ احسان کا مادہ''حسن'' ہے جس کے معنی''عمدہ وخوبصورت ہونا'' کے ہیں۔

امام راغب اصفہانی لفظ حسن کامعنی بیان کرتے ہوئے لکھتے ہیں "اس سے مراد ایسائسین ہونا ہے جو ہر لحاظ سے پیندیدہ اورعمدہ ہو اوراس کاعمدہ ہوناعقل کے پیانے پر بھی پورااتر تا ہو،قلبی رغبت اور چاہت کے اعتبار سے بھی دل کو بھلالگتا ہواور تیسرا بیر کھنے کے اعتبار سے بھی پر کشش ہو۔ (راغب اصفہانی ،مفردات القرآن:119)

اسی سے باب افعال کا مصدر''احسان'' ہے۔ گویا حسان ایساعمل ہے جس میں حسن و جمال کی ایسی شان موجود ہو کہ ظاہر و باطن میں حسن ہواور اس میں کسی قسم کی کراہت اور ناپیندیدگی کا امکان تک نہ ہو۔ پس عمل کی اسی نہایت عمدہ اور خوبصورت ترین حالت کا نام''احسان' ہے اور اس کا دوسرا قرآنی نام'' تزکیه' ہے اور تزکید کے حصول کا طریقیة اور علم تصوف وسلوک کہلا تا تھا۔

# قرآن ياك مين احسان كامفهوم:

قرآن مجید میں اکثر مقامات پرلفظ''احسان' کے ساتھ علم الاحسان کی اہمیت اور فضیلت کا بیان مذکور ہے۔ارشاد باری تعالی ہے: (سورہ المائدہ، آیت نمبر 93) ترجمہ: '' پھر پر ہیز گاری کرتے رہے اور ایمان لائے پھر صاحبان تقویل ہوئے (بالآخر) صاحبان احسان (اللہ کے خاص محبوب ومقرب و نیکو کاربندے) بن گئے اور اللہ احسان والوں سے محبت فرما تاہے۔''

ترجمه: ''اے ایمان والو! اللہ سے ڈرتے رہواور سیجلوگوں کی سنگت اختیار کرو۔'' (سورہ التوبہ، آیت نمبر 119)

ان آیات کر بیہ میں پہلے تقوی کا بیان ہے۔ تقوی ، دراصل شریعت کے تمام احکام ، حلال وحرام پر تنی سے ممل کرنے کا نام ہے۔ اس سے پہلے عقا کدوا بمانیات کا ذکر بھی آگیا یعنی ایمان واسلام پر بمنی شریعت کے تمام احکام کی بحکیل کے ساتھ احسان کا ذکر کیا گیا ہے جو طریقت و تصوّف کی طرف اشارہ ہے۔ جس سے مرادیہ ہے کہ اہل ایمان نہ صرف شریعت کے ظاہری احکام پر عمل کر کے اپنے باطنی احوال کو تقوی کے نورسے آراستہ کریں ، بل کہ اگر ان کو ایمان ، اسلام اور احکام شریعت کی بجا آوری اور تقوی کے مورف شریعت کے کم زور پڑجانے کا اندیشہ ہوتو آئیں چا ہے کہ سیچ بندوں کی سنگت اختیار کرلیں جو صادقین اور محسنین ہیں اور یہی صاحبان احسان در حقیقت احسان و تصوّف کی راہ پر چلئے والے صوفیائے کرام ہیں ، جو اللہ کے نہایت نیک اور مقرب بندے ہوتے ہیں۔ یہی وہ انعام یا فتہ بندے ہیں جن کی راہ کو اللہ نے صراط متنقیم قرار دیا ہے۔ صورة الفاتحہ میں سید سے رہے کی نشان دبی کرتے ہوئے دعا کرنے کی تلقین فرمائی گئی: ''اے اللہ جمیں سیدھاراستہ دکھا ان لوگوں کا جن پر تُونے اپنا انعام فرمایا۔'' انعام یا فتہ بندوں کی وضاحت خود قرآن مجیدنے یہ کہ کرفرمائی ہے: (سورہ النساء ، آیت نمبر 69)

ترجمہ:'' تو یہی لوگ (روز قیامت)ان کے ساتھ ہوں گے جن پراللہ نے خاص انعام فرمایا ہے جوانبیاء،صدیقین ،شہداءاورصالحین ہیں اور یہ بہت اچھے ساتھی ہیں۔''

## حديث مباركه مين احسان كامفهوم:

امام بخاری اورامام سلم کی روایت کرده متفق علیه حدیث میں ہے کہ ایک روز حضرت جریل امین علیہ السلام بارگاہ رسالت مآب خاتم النہ بین علیہ میں انسانی میں عاصر ہوئے اورامت کی تعلیم کے لیے عرض کیا:" یا رسول اللہ خاتم النہ بین صل فیل میں حاضر ہوئے اورامت کی تعلیم کے لیے عرض کیا:" یا رسول اللہ خاتم النہ بین علیہ بی اس کے بارے میں بتایے کہ ایمان کیا ہے "؟ حضور نبی کریم خاتم النہ بین علیہ نے فرمایا: "ایمان میہ ہے کہ تُواللہ تعالی ماس کے فرمایا: "اسلام کیا ہے "؟ حضور نبی کریم خاتم النہ بین علیہ نے فرمایا: "اسلام میہ ہے کہ تُواللہ تعالی کے سوا طرف سے مقدر مانے ۔ "انہوں نے پھر پوچھا" اسلام کیا ہے "؟ حضور نبی کریم خاتم النہ بین علیہ نہ نہ نہ ہوں نہ کہ تو اور آخرت پر ایمان لاے اور ہر خیروشرکواللہ تعالی کے سوا کوئی عبادت کے لائق نہیں اور مجمد خاتم النہ بین صلاح ہیں، اور یہ کہ تُونماز قائم کرے اور زکو ۃ ادا کرے اور تو ماہ رمضان کے روزے رکھے اور اگر استطاعت ہوتو اس کے گھر کا حج کرے ۔ "اس کے بعد حضرت جریل امین علیہ السلام نے تیسراسوال احسان کے بارے میں کیا توحضور نبی اگرم خاتم النہ بین صل ایش کی تواللہ کی عبادت اس طرح کرے گویا تُواسے دیکھ رہا ہے اور اگر تُونہیں دیکھ رہا تو (کم از کم پر قیس ہی پیدا کرلے کہ ) وہ مختصد کیور ہا ہے۔ "

حضور نبی اکرم خاتم انتبین سالٹھ اُلیکٹر کے فرمان کے مطابق احسان عبادت کی اس حالت کا نام ہے،جس میں بندے کو دیدارالٰہی کی کیفیت نصیب ہوجائے یا کم از کم اس کے دل میں بیاحساس ہی جاگزیں ہوجائے کہاس کا رب اسے دیکھ رہاہے۔

# احسان، صحابه اكرام الورصوفياء اكرام كي نظر مين:

حضرت علی کاارشادگرامی ہے"احسان کروخواہ ناشکرے پر ہو کیونکہ وہ میزان میں شکر گزار کےاحسان سے بھاری ہوگا"۔

محمد بن حنیفةٌ فرماتے ہیں"احسان کرنے والا بھی نہیں گرتااورا گر بالفرض گرجائے تو ذلیل نہیں ہوتا"۔

جعفر بن مُحرَّ فرماتے ہیں"اللہ تعالی نے سود صرف اسی لیے حرام کیا کہ لوگ احسان سے نہ رکیں "۔

حضرت معمرُ فرماتے ہیں " آج کل نیکی اوراحسان برائی کی سیڑھی بن گیا ہے حتیٰ کہ لوگ کہتے ہیں اس شخص کی شرارت سے بچوجس پراحسان کیا ہے "۔ نیز فرماتے'' بُرااحسان میہ ہے کہ سائل کو تیرے پاس سوال کی ضرورت ہواور وہ تجھ سے شرم کھائے اس صورت میں تیرااحسان اس کی شرمندگی کی مکافات نہ کرےگا۔ مناسب میہ ہے کتم خودا بینے دوست کے حالات کی تفتیش کر کے اس کی ضرورت پوری کرواوراس کوسوال کی نوبت نہ آئے "۔

سرى تقطى رحمة الله فرماتے ہیں"احسان اٹھ گیااور تجارت باقی رہ گئی ۔لوگ اپنے دوست کوکوئی چیز اس لیے دیتے ہیں کہ وہ انہیں اسکا بدلہ دے "۔

## احسان کی شمیں:

#### 1- مالى احسان:

مالی بھلائی بیر کہ مال خرچ کرے،صدقہ، زکوۃ دے۔سب سے عمدہ'' مالی احسان'' زکوۃ ہے۔ کیونکہ زکوۃ اسلام اوراس کی عظیم عمارت کا ایک رکن ہے۔اس کے بغیر اسلام مکمل نہیں ہوسکتا۔ بیاللہ تعالیٰ کے نزدیک سب سے محبوب نفع ہے۔اس کے بعد نمبر آتا ہے ان واجب نفعات کا جوانسان اپنی بیوی، والدین، بیچ، برادران، بھیانچیوں، چیاؤں، بھو پھیوں اورخالاؤں وغیرہ پرصرف کرتا ہے۔ بھروہ صدقہ جوستحقین صدقہ مساکین پرصرف کرتا ہے جیسے طالب علم وغیرہ۔

#### 2-علمی احسان:

''علمی احسان'' بیہ ہے کہ اللہ کے بندوں کے لیعلم صرف کیا جائے ( یعنی دینی علم سکھایا اور پڑھایا جائے )۔

### 3-جسمانی احسان:

لوگوں کےساتھ''جسمانی احسان''کے بارے میں نبی کریم خاتم انتہین سالیٹھ آلیکٹر نے فرمایا ہے کہتمہاراسواری کےسلسلے میں آ دمی کی اعانت کرنا،اسےسواری پر سوار کرادینا، یااس کے لیےسواری پراس کا سامان چڑھادینا صدقہ ہے۔(رواہ البخاری)

ایک آ دمی جس کی ہم اعانت کرتے ہیں،اس کے ساتھ اس کا سامان لدوادیتے ہیں یا اسے راستہ بتادیتے ہیں یااسی جیسے کام سب کے سب''احسان' ہیں۔ بیساری باتیں اس احسان سے متعلق ہیں جواللہ تعالیٰ کے بندوں کے ساتھ کیا جاتا ہے۔

# مخل اور برد باری:

کسی کی زیادتی پرضبطاوراس کی غلطی ہے چشم پوٹی کرنے کا نام خل وبر دباری ہے۔

اگراللہ تعالیٰ کے نیک بندوں کے اخلاق کا مطالعہ کیا جائے تو یہ بات روز روثن کی طرح عیاں ہوجاتی ہے کہ اگراللہ کے ان بندوں کے ساتھ کوئی عداوت رکھے اورلڑائی جھلڑ سے پراتر آئے توحلم وبرد باری کے ساتھ اس کا مقابلہ کرتے ہیں اس طرح اسکا فتنہ سرد ہوجا تا ہے اورا پنے کیے پر شرمسار ہوکران کے قدموں میں آگر تا ہے۔معافی مانگتا ہے اور بالاخروہ ان کا دوست بن جاتا ہے، جبیبا کہ قرآن یاک میں ارشاد ہے

ادْفَعْبِالَّتِيهِيَ أَحْسَنُ فَإِذَا الَّذِي بَيْنَكُ وَبَيْنَكُ وَبَيْنَهُ عَدَاوَةً كَأَنَّهُ وَلِيْ حَمِيم (سورة حم السجده، آيت ثمبر 34)

ترجمہ:''تم بہترین طریقے سے مدافعت کروتا کہ و ہتخص جس کے ساتھ تمہاری عداوت ہے جلداس طرح ہوجائے جیسا کہ وہ تمہارا گہرادوست ہے''۔ اللّٰد تعالیٰ کے نیک بندوں کے دلوں میں کینہ اور نفوس میں جھکڑے کا وجو دنہیں ہوتاا گرنفس میں کینہ کا وجود ہوتو یہ باطنی شکش کے مترادف ہے جب باطنی شکش

دور ہوجائے تو ظاہری نزاع بھی دور ہوجا تاہے۔

شیخ ابوحفص ُفر ماتے ہیں"اللہ تعالی کے نیک بندوں کے قلوب میں کینہ کیسے باقی رہ سکتا ہے؟ جو ہروقت یا دالہی میں مست ذکر خداوندی کے ترانے الا پتے ہیں۔ یوں ان کے دل نفسانی وسوسوں اور طبیعتوں کی تاریکیوں سے پاک وصاف نوریقین سے منور طریقت کی شرا کط بجالاتے ہیں اور تحقیق کے ساتھ کا میاب ہوتے ہیں"۔ نیز فر مایا" دنیا کے لوگ دوشتم کے ہیں:

1۔ وہ لوگ جوخدا کے طالب ہیں خود کو اور دوسروں کوراہ حق کی دعوت دیتے ہیں ایسے لوگوں کے خلاف ایک صوفی کے دل میں کسی قسم کا کینہ اور رنجش نہیں کیونکہ یہ لوگ اس کے ساتھ ایک ہی راہ اور سمت پر گامزن ہیں بلکہ اس کے بھائی اور مدد گارہیں بیسب مومن ہیں جود یواروں کی طرح ایک دوسرے کوتقویت پہنچاتے ہیں۔

2۔ دوسری قسم ان لوگوں کی ہے جوجاہ وجلال، عزت وشہرت، حسن و جمال اور نمود ونمائش کے پیجاری ہیں۔ لہذا ایک صوفی کاان کے ساتھ کوئی مقابلہ نہیں کیونکہ ان لوگوں کو جو چیز پیندو محبوب ہے اس سے اس نے کنارہ کشی کر رکھی ہے بلکہ وہ اس قسم کے لوگوں کورجم وشفقت کی نظروں سے دیکھتا ہے کیونکہ ان پر پر دہ پڑا ہوا ہے اور وہ فریب خور دہ ہیں۔ لہذاوہ ان کے ساتھ نہ کیندر کھتا ہے اور نہ ظاہراً ان کے ساتھ جھگڑتا ہے۔ کیونکہ اسے معلوم ہے لڑنے جھگڑنے سے نفس امارہ جو انسان کا دشمن ہے غالب آجاتا ہے۔

حضرت ابن عباس سے روایت ہے کہ حضور خاتم النبیین سل شاہ نے فرمایا'' تم اپنے بھائی کے ساتھ جھٹر امت کر واور نہ بی اس کے ساتھ ایساوعدہ کر وجو پورا نہ کرسکو' ایک اور روایت میں ارشادگرا می ہے'' جو جھٹر ہے کوالی حالت میں ترک کر دے کہ وہ باطل پر ہوتو اس کے لیے جنت کے کنارے میں ایک گھر بنایا جائے گااور جوخوش اخلاقی سے پیش آئے اس کے لیے جنت کے بلند مقام پر جوت پر ہمونے کے باوجود جھٹر انہ کرے اس کے لیے جنت کے درمیان میں ایک گھر تعمیر کیا جائے گااور جوخوش اخلاقی سے پیش آئے اس کے لیے جنت کے بلند مقام پر ایک مکان بنایا جائے گا'۔

حضرت عبداللہ بن عباس سے مروی ہے کہ حضور پاک خاتم النہ بین سالٹھ آیہ ہے نے فرما یا''جواس لیے علم حاصل کرے گا کہ علماء کے سامنے اس پرفخر کر سکے یااس کے ذریعے بے وقو فول کے ساتھ جھگڑا کرے یا مقصد یہ ہوکہ معززا شخاص کواپنی طرف متوجہ کرتے واللہ تعالیٰ اسے جہنم میں داخل کرے گا'۔ (سنن ابن ماجہ) حضور خاتم النہ بین سالٹھ آئیہ نے فرما یا''اس ذات کی قسم جس کے قبضہ قدرت میں میری جان ہے ،کوئی شخص اس وقت تک مومن نہیں ہوسکتا جب تک اس کا دل وزبان درست نہ ہواور وہ اس وقت تک مومن نہیں سمجھا جاسکتا جب تک اس کا پڑوتی اس کی شرار توں سے محفوظ نہ ہو''۔ (مشکو ۃ المصافیح)

حضرت ابوذ رغفاری ٹے ایک غلام نے ایک بکری کی ٹا نگ توڑ دی، پوچھنے پراس نے کہا" میں نے قصداً اس کی ٹا نگ توڑ دی ہے تا کہ آپ غیض وغضب میں مبتلا ہوکر مجھے ماریں اور گنہگار بنیں "اس پرابوذ رغفاری ٹے نے فرمایا" میں تمہار سے بھڑکا نے سے ناراض نہیں "اور پھرآپ نے اِس غلام کوآ زاد کردیا۔

### مومن،مومن کے لیے شل آئینہ

صوفیاءکرام کے لیے بیلازمی ہے کہ وہ ضبط نفس اور دلجمعی کو برقر اررکھیں اور پراگندہ خیالی کودورکریں اسلیلے میں صوفیاءکرام کا آپس میں روحانی اتحاد ہوتا ہے ، کیونکہ وہ سب خدائی رشتہ میں منسلک ہوتے ہیں ، تزکینفس وتصفیہ باطن کے لیے ایک دوسرے سے خانقا ہوں میں رابطہ کرتے ہیں ان کے درمیان الفت ومحبت اور خیر خواہی بہت ضروری ہے۔

حضورخاتم النبیین علی نے فرما یا''مومنوں کی مثال آپس میں ایک دوسرے سے محبت اور رحم کرنے میں ایک جسم کی طرح ہے جب جسم کے ایک عضو کو تکلیف ہوتی ہے تو ساراجسم بخار کا شکار ہوکر بیدار رہتا ہے۔''(صحیح بخاری سے مسلم)

حضور خاتم النبیین علیقہ نے فرمایا''مومن ایک مومن کے لیے ایک دیوار کی طرح ہے، جس کی ایک اینٹ دوسر کی اینٹ سے پیوستہ ہے یعنی مضبوطی کا ذریعہ ہے۔''(صحیح بخاری)

حضور خاتم النبیین سلی ایس نے فرمایا''لوگوں پر جورتم نہیں کرتااس پررتم نہیں کیا جاتا، جومعاف نہیں کرتااسے معاف نہیں کیا جائے گا،اور جوتو بہیں کرتااسے تو بہ کی تو فیق نہیں دی جائے گی'' (السلسة الصحیحة )

حضرت جابڑ سے مروی ہے کہ حضور خاتم النہین سالیٹھ آیا ہی نے فر ما یا"اگر کسی مسلمان نے دوسرے بھائی سے معافی مانگی اوراس نے قبول نہ کی تواس کوحوض کوثر پر آنے سے محروم کردیا جائے گا''۔(حاکم)

www.jamaat-aysha.com V-1.4

# صوفياءاكرام كاعمل او تخل وبردبارى:

شیخ ابوعمر والز جابی گبیان فرماتے ہیں کہ میں حضرت جنید بغدادی گئے پاس کچھ عرصہ قیم رہا جب بھی انہوں نے مجھے دیکھا تو میں کسی نہ کسی عبادت میں مشغول ہوتا اس عرصے میں آپ نے مجھے سے کوئی بات نہ کی ایک دن آپ کا گھر لوگوں سے خالی تھا۔ میں نے کپڑے اتار کراس مقام کو جھاڑ و دے کرصاف کیا اور پاک مقام کو دھویا اسے میں شیخ جنید والی آئے ، آپ نے مجھے پر گردوغبار کے آثار دیکھے تو میرے لیے دعافر مائی اور خیر مقدم کیا فرمایا "تم نے بہت اچھا کام کیا " آپ نے یہ الفاظ تین مستدریرائے۔

اس لیے مشائخ نوجوانوں کوخدمت پر مامورکرتے ہیں تا کہ برکاری سے بچے رہیں اور نہصرف روحانی مراتب سے بہرہ ورہوں بلکہ خدمت بھی کریں۔

حضرت ابومخدورہ ﷺ ہے منقول ہے " حضور خاتم انتہین ساٹھا ہے ہمارے لیے اذان دینے کا کام مقرر فرمایا بنو ہاشم کیلئے پانی پلانے اور بنوعبدالدار کیلئے دریانی کے لیے فرائض متعین فرمائے "۔

اسی طرح مشائخ درویشوں کی خدمت کیلئے تقسیم کارکرتے تھے اوراسی کوخدمت کی ہوشم سے معذور سمجھا جاتا تھا جو ہروقت ذکرواذ کارمیں مشغول ہوجائے کبھی قلب وجسم کے ساتھ اور کبھی صرف قلبی طور پرمشغول رہے اور کمی بیشی سے بالکل غافل ہوجائے کیونکہ درویش کا مشغلہ یہی ہے کہ وہ وقت کے محقوق اداکرے۔اس طرح وہ فرحت اور صحت کی نعمت کا شکر اداکرے گا، مگر بریکاری کی صورت میں فرصت اور صحت دونوں کی ناشکری ہوتی ہے۔

# شيطاني حملے اور صوفياء اكرام م كارومل

شیطان تعین انسان پرمختلف شکلوں میں حملہ کرتا ہے اور انہیں اپنے جال میں پھنسالیتا ہے۔ان جالوں میں سے ایک غصہ ہے۔شیطان نے حضرت بھی علیہ السلام سے عرض کی که''میراسب سے بڑا مکر غصہ ہے جس کے سبب میں لوگوں کوقید کرتا ہوں اور جنت کے راستے سے روکتا ہوں'۔

فضیل بن عیاض رحمتہ اللہ سے جب کہا جاتا کہ فلال شخص آپ کی بدگوئی کرتا ہے تو فر ماتے " بخدا میں اس کے فعل سے ابلیس کو ناراض کروں گا" پھر فر ماتے۔ ''اے اللہ اگروہ سچاہے تو معاف جھے کردے اور اگروہ جھوٹا ہے تو اس سے درگز رفر ما''۔

ایک آدمی نے حضرت ابوہریرہ ﷺ تو ابوہریرہ ﷺ ہے "؟ تو آپؓ نے فرمایا" ہاں "پھراس نے کہا" توبلی کا چورہے "؟ ابوہریرہ ؓ نے جواب میں فرمایا " ''اے اللہ مجھے اور میرے اس بھائی کومعاف فرمادے "پھرفرمایا" ہمیں حضور خاتم النبیین سل ٹھائیا ہے کا بہی حکم ہے کہ جوتم پرظلم کرے اس کیلئے استغفار کرؤ'۔ حضرت علی ؓ فرماتے ہیں "ظالم کے ظلم پرصبر کرنے کا پہلا بدلہ ہیہے کہ تمام لوگ مظلوم کے مددگار ہوجاتے ہیں "۔

ایک شخص نے حضرت ابوذ رغفاری " سے کہاتم ہی ہوجس کوامیر معاویہ " نے جلاوطن کر دیا تھاا گرتم نیک ہوتے تو تہہیں جلاوطن نہ کرتے۔اس پرآپ " نے فر مایا " '' اے دوست میرے سامنے ایک سیاہ گھا ٹی ہےا گراس سے بھی گیا تو تیرابرا کہنا مجھے پچھنقصان نہ دے گا اورا گرنہ بچا تو جوتو کہتا ہے ہیں اس سے بھی برا ہوں''۔

ایک عورت نے مالک بن دیناڑ سے کہا'' اے دیا کار'' آپ نے فر مایا'' اے فلانی تو نے میراوہ لقب معلوم کرلیا جسے اہل بھر ہنیں جانے تھے''۔
حضرت عیسیٰ علیہ السلام فر ماتے تھے "جوکوئی ایک براکلمہ برداشت کرتا ہے اس کیلئے دس نیکیاں کہ بھی جاتی ہیں "۔

حضرت علی " فرماتے ہیں " جبتم کوئی براکلمہ سنوتو اس سے اعراض کر وجواب نہ دو کیونکہ اس کے کہنے والے کے پاس اور بھی ایسے کلمات ہیں جووہ ان کے جواب میں کے گا"۔

حضرت ما لک بن دینارگفر ماتے ہیں" بے وقوف آ دمی کواس کی بات کا جواب نہ دینا یااس کے کہنے پرکسی اثر کااظہار نہ کرناسخت برامعلوم ہوتا ہے۔ بے وقوف کی سزا کے لیے یہی کافی ہے"۔ لیے یہی کافی ہے"۔

بس لیے جو شخص روزمحشراللہ تعالیٰ سے ملاقات کا متمنی ہووہ احسان تجمل اور برد باری کوا پناشعار بنائے۔ اِس سے اللہ تعالیٰ کی خوشنودی اور بندوں کے دِلوں سے دعا ئیں ملتی ہیں۔ نیک بخت وہ ہوتا ہے جِس نے کما یا اور کمائی سے اوروں کی حاجات بھی پوری کیں اور باقی کوور ثاکے لیئے چپھوڑا۔ بندوں کے لیئے لازم ہے کہ وہ اخروی زندگی کی بہتری کے لیئے بہتر عمل اور نیکی کے کام کریں اور اللہ تعالیٰ کی رضا جوئی کے امور سرانجام دیں۔

www.jamaat-aysha.com V-1.4

# امر بالمعروف ونهى عن المنكر

اچھی بات کا حکم کرنا اور بری بات سے روکنادین کا ایک اہم کام ہے۔ اس کام کے لئے اللہ تعالی نے انبیاء کرام علیہ السلام کومعبوث فرمایا اور فلاح اس کام سے وابستہ بتائی ق**ر آن مجید میں فرمان البی ہے:** 

1 - سورة آل عمران، آیت نمبر 104 ترجمہ: تم میں سے ایک جماعت الیمی ہوجولوگوں کو نیکی کی طرف بلائے اور برائی سے روکے اور وہی ہیں فلاح پانے والے''۔

2-سورة توبه آیت نمبر 71 ترجمه ': مومن مرداورمومن عورتیں ایک دوسرے کے دفیق ہیں۔ بھلائی کا حکم کرتے ہیں اور برائی سے روکتے ہیں "۔

3-سورة توبہ آیت نمبر 67 ترجمہ: "منافق مرداورمنافق عورتیں ایک ہی تھیلی کے چٹے بیل برائی کا تھم دیتے ہیں اور بھلائی سے روکتے ہیں "۔

4-سوره لقمان، آیت نمبر 17 ترجمه: ''اچهی بات کا حکم کرواور بری بات سے منع کرواور جوافیا دیم پریڑےاس پرصبر کرو''۔

5-ايك مرتبه نى كريم خاتم النبيين سلّ ثليّا يلم سے ايک شخص نے پوچھا" يارسول الله خاتم النبيين عليقة حسن اخلاق كيا ہے؟ آپ خاتم النبيين عليقة نے سورة الاعراف، آيت نمبر 199 تلاوت فرمائی۔ ځيذالْعَفْوَوَ اُمْرُ بِالْعُوْ فِوَ اَعْرِ ضُ عَنِ الْجَهِلِينُ ترجمہ:''معاف كرنا اختيار كرو۔اچھى بات كاتكم دواور جاہلوں سے منہ چھيرلو''۔

#### احادیث میارکه:-

امر بالمعروف اور نہی عن المنکر فرض عین نہیں ہے۔ (یعنی سب پر فرض نہیں جیسے نماز ، روزہ وغیرہ ) بلکہ فرض کفا ہیہے۔ یعنی امت میں سے پچھلوگ اگریہ کام کرنے کا ذمہ اٹھالیں توباقی سب کو بیکرنے کی ضرورت نہیں ہوگی۔ لیکن اگر پوری قوم میں سے کوئی بھی نہیں کرے گا تو پوری قوم گناہ گار ہوگی۔اس لئے بیار شادنہیں فرمایا گیا" تم سب ایسے ہوجاؤ" بلکہ کہا گیا" تم میں سے پچھلوگ ایسے ہوں جولوگوں کو نیکی کا حکم کریں اور بری باتوں سے روکیں۔اوریقینا یہی لوگ فلاح یانے والے ہیں "۔

1- نبي كريم خاتم النبيين عليقة نے ارشا دفر مايا" اچھى بات كاحكم ديا كرواور برى بات سے روكواس سے پہلے كەتم دعا كرواور تمھارى دعا بھى قبول نہ ہو" - (سنن ابن ماجه)

2- نبی کریم خاتم انتبیین ﷺ نے ارشا دفر مایا" ایمان کے تین درجے ہیں: i-ایمان کاسب سے اعلیٰ درجہ یہ ہے کہ کوئی برا کام کرتے دیکھوتو اسے جبراً روک دو۔

ii - ایمان کا درمیانه درجه بیه به که کوئی برا کام کرتے دیکھوتو زبان سے منع کروکہ ایسانه کرو-

iii-ایمان کاسب سے کم تر درجہ ہیہے کہ برا کام کرتے دیکھوتو بس دل سے براجانواورا بیااد نی درجے کے ایمان والے کیا کرتے ہیں"۔ (صحیح مسلم)

3-حضرت جابر بن عبدالله وایت کرتے ہیں کہ نبی کریم خاتم النبیین علیہ نے ارشاد فرمایا کہ اللہ تعالیٰ نے حضرت جرئیل علیہ السلام کو کلم دیا کہ فلال بستی کو جا کراُلٹ دو" جرئیل علیہ السلام نے عرض کیا" یا اللہ اس میں آپ کا ایک ایسا بندہ رہتا ہے جس نے پلک جھپننے کے برابر بھی کبھی آپ کی نافر مانی نہیں کی "، اللہ تعالیٰ نے فر مایا" اسکے سمیت بستی کو اُلٹ دو، اور سب پر عذا ب نازل کردو کیوں کہ اس کے سامنے میری نافر مانیاں ہوتی تھی لیکن بھی اس کی پیشانی پربل نہیں آیا نہ بھی اس نے کسی کورو کا اس کو بھی ہوگئی مشکلو ق شریف)

4-رسول الله خاتم النبیین علیه نے فرمایا" بنی آدم میں سے ہرانسان کو تین سوساٹھ مفاصل (جوڑوں) پر پیدا کیا گیا ہے توجس نے تکبیر کہی ، الله کی حمد کہی ، الله کی وصدانیت کا قرار کیا ، الله کی تنبیح کہی ، الله کی تعمد کہی ، الله کی سے دوکا ، الله کی تنبیح کہی ، الله سے مغفرت ما نگی ، لوگوں کے راستے سے کوئی پتھر ہٹا یا لوگوں کے راستے سے کا نٹایا ہٹری (ہٹائی) ، نیکی کاعکم دیا یا برائی سے روکا ، الله عنداد کے برابر تووہ اس دن اس طرح چلے گا کہ وہ اپنے آپ کو دوزخ کی آگ سے دور کر چکا ہوگا"۔ (صحیح مسلم)

5- نی کریم خاتم انتبین علی نے فرمایا"تم لوگ راستوں میں بیٹھنے سے بچو" لوگوں نے عرض کیا"اللہ کے رسول خاتم النبیین ساٹھائیلیہ! ہمیں اپنی مجالس سے مفرنہیں ہم ان میں (ضروری امور پر) گفتگو کرتے ہیں"،آپ خاتم النبیین ساٹھائیلیہ نے فرمایا" بھرا گرتم نہیں مانتے تو راستے کاحق ادا کرو"لوگوں نے عرض کیا" راستے کاحق کیا ہے" ؟ آپ خاتم النبیین ساٹھائیلیہ نے فرمایا" نگاہ نیچی رکھنا، ایذاء نہ دینا، سلام کا جواب دینا، نیکی کا تھم دینااور برائی سے روکنا"۔ (سنن ابی داؤد)

6- نی کریم خاتم اننبیین علیقی نے فرمایا'' آخیری زمانے میں کچھلوگ ہوں گے کم عمراور کم عقل، باتیں بنائمیں گےسب سے بہترین مگرخودان کے حلق سے نیک بات نیجے نہیں اترے گی (یعنی عمل نہیں کریں گے)وہ دین سے اس طرح نکل جائمیں گے جس طرح تیر کمان سے نکل جاتا ہے''۔ (جامع ترمذی)

7-سیدنا حذیفہ بن یمان ﷺ سے مروی ہے کہ نبی کریم خاتم النبیین ساٹھ آلیا ہے نے فرمایا" اس ذات کی قسم جس کے ہاتھ میں میری جان ہے! تم ضرور ضرور نیکی کا تھم دو گے اور

8-عبدالرحن بن العلاء حضری بیان کرتے ہیں، مجھے اس شخص نے حدیث بیان کی جس نے نبی خاتم النبیین علیقی کفر ماتے ہوئے سنا''اس امت کے آخر میں پھوا ہے لوگ ہوں گے۔'(مشکوۃ المصابح) ہوں گے جن کے لیے ان کے پہلے لوگوں کا ساا جرہوگا، وہ نیکی کا حکم کریں گے، برائی سے نع کریں گے اور وہ فتنے والوں سے قال کریں گے۔'(مشکوۃ المصابح) 9-ابوموی اشعری ٹیان کرتے ہیں، رسول اللہ خاتم النبیین علیقی نے فرمایا'' ہر مسلمان پر صدقہ کرنا واجب ہے "۔صحابہ نے عرض کیا" اگروہ نہ دے یہ انگروہ استطاعت نہ رکھے یا نہ کرپائے "؟ آپ خاتم النبیین علیقی نے فرمایا'' نے کوفا کدہ پہنچائے اور صدقہ کرے'' - انہوں نے عرض کیا" اگروہ استطاعت نہ رکھے یا نہ کرپائے "؟ آپ خاتم النبیین علیقی نے فرمایا " نیکی کا حکم کرے' انہوں نے عرض کیا" اگروہ یہ بھی نہ کرسکے "؟ آپ خاتم النبیین علیقی نے فرمایا " نیکی کا حکم کرے' انہوں نے عرض کیا" اگروہ یہ بھی اس کے لیے صدقہ ہے'' - (مشکوۃ المصابح) کرے' انہوں نے عرض کیا" اگر نہ کرسکے "؟ آپ خاتم النبیین علیقی نے فرمایا" برائی سے دک جائے کیونکہ یہ بھی اس کے لیے صدقہ ہے'' - (مشکوۃ المصابح)

حضرت موسیٰ علیہالسلام نے اللہ تعالیٰ سے عرض کیا "اے میرے رب! تیرے بندوں میں تیرے بزدیک کونسامجوب ترہے"؟ فرمایا" جوکوئی میری خواہش پر جھیٹے جیسا کہ اپنی خواہش پر جھیٹے جیسا کہ اپنی خواہش پر جھیٹے تا ہے اور جو میرے نیک بندوں پر ایساعاشق ہو جیسے شیر خوار بچہ مال کی لیستان پر ہوتا ہے اور جس وقت میری حرام کر دہ چیزوں میں داخل ہوتو ایسا غصہ کرے جیسے چیتا سینے انتقام کے لئے غضب کرتا ہے'۔

حضرت موسیٰ علیہ السلام نے عرض کیا"اے میرے رب جواپنے بھائی کودعوت دے اسے نیکی کا تھم کرے برائی سے روکے اس کی جزا کیا ہے "؟ فر مایا" میں اس کی ہربات پرایک سال کی عبادت کا ثواب دیتا ہوں اور مجھے اسے جہنم کی آگ سے سزاد بے میں حیا آتی ہے'۔

حضرت ابن عباسٌ فرماتے ہیں کہ کسی نے عرض کیا یا رسول اللہ خاتم النہ بین صلّ ٹائیا پڑے کیا گاؤں تباہ ہوسکتا ہے حالانکہ اس میں نیک آ دمی ہوں؟ آپ خاتم النہ بین علیقہ نے فرمایا''اس لئے کہ نیک لوگوں نے سستی کی اور اللہ کی معصیت ہوتے دیکھ کرنافر مانی ہوتے دیکھ کرسکوت اختیار کیا''۔
کرنافر مانی ہوتے دیکھ کرسکوت اختیار کیا''۔

حضرت انس ؓ بن ما لک فرماتے ہیں'' جوکوئی سنے کہ فلال شخص فعل بدکا مرتکب ہوا ہے اور پھر (باوجود قدرت )وہ اسے نہرو کے تو قیامت کے دن وہ کٹے ہوئے کا نول والا بہرہ ہوگا''۔

مدینه منوره کا گورزم وان بن حاکم روضه اطهر پر حاضر ہوا تو دیکھا کہ ایک شخص قبر مبارک سے چیٹا ہوا پڑا ہے۔ مروان نے اس کی گردن پکڑ کراس کواٹھا یا اور کہا کہ''اے شخص تخصے معلوم ہے کہ توکیا کر رہا ہوں''۔ پھراس نے مروان بن حاکم کی طرف دیکھتے ہوئے کہا۔''اے مروان میں مٹی اور پھر کے پاس نہیں آیا ہوں بلکہ میں دربار رسالت خاتم النہین سی شیالیتی میں حاضر ہوا ہوں۔اے مروان جب پر ہیزگار لوگ حاکم بنیں گے تو رونے کی کوئی ضرورت نہیں کیکن جب نااہل لوگ دین کے والی بنیں گے تو رونا چاہیے''۔ مروان بیگرم گرم جملے سن کرخاموثی سے چلاگیا۔

یہ بزرگ جنہوں نے مروان گورزکواس طرح ڈانٹا کہا سے یہاں سے نکلتے میں ہی عافیت نظر آئی۔ یہ بلیل القدر صحابی حضرت سیدنا ابوا یوب انصاری ٹستھے۔

یہاں پر ایک اور بات بھی قابل غور ہے کہ حضرت ابوابوب انصاری ٹے نے مروان سے کہا" میں مٹی اور پھر کے پاس نہیں آیا ہوں بلکہ رسول پاک خاتم النہین علیقہ کی بارگاہ میں حاضر ہوا ہوں " - صحابی رسول خاتم النہین حلیقہ کی بارگاہ میں حاضر ہوا ہوں " - صحابی رسول خاتم النہین حلیقہ آپ خاتم النہین حلیقہ آپ خاتم النہین صلیقہ آپ خاتم النہین صلیقہ آپ خاتم النہین صلیقہ آپ خاتم النہین حلیقہ کی خدمت میں حاضری کے لئے آیا ہوں ۔ آپ خاتم النہین حلیقہ کی نگاہ میں ہیں۔
میرے تمام اعمال آپ خاتم النہین علیقہ کی نگاہ میں ہیں۔

مروی ہے کہ حضرت امیر معاویہ ی خیا یا (وظائف) کوروک لیاایک دن وہ منبر پر تھے تو ابوسلم خولانی ٹے ان کے سامنے آکر کہا ''ا ہے معاویہ ٹیمسلمانوں کا مال جوتم نے روکا ہے بینہ تو تمہاری محنت کا اور نہ ہی تمہاری ماں کی محنت کا 'امیر معاویہ ٹی کو یہ با تیں من کر غصہ آگیا۔ منبر سے اتر ہے اور کہا اس جوتم نے روکا ہے بینہ تو تمہاری محنت کا جوٹری دیر کے بعد آئے اور کہا میں نے نبی کریم خاتم النہیں علی سے سنا ہے فرماتے تھے کہ'' غصہ شیطان کی طرف سے ہوتا ہے اور آگھوں سے نائب ہوگئے۔ تھوڑی دیر کے بعد آئے اور کہا میں لئے اگر کسی کو غصہ آجائے تو اسے غسل کرلینا چاہیے۔ اس لئے میں اندر جا کر خسل کر آیا ہوں اور

www.jamaat-aysha.com V-1.4

اب کہتا ہوں ابوسلم ٹنے درست کہاہےوہ مال نہ میری محنت کا ہے نہ میرے باپ کی محنت کا اور نہ میری ماں کی محنت کا اس لئے آؤاورا پنی عطایا مجھ سے لے جاؤ''۔ غبتہ بن عنتری ؓ کہتے ہیں"بھرہ میں ہمارے حاکم حضرت ابومویٰ ؓ تھےان کا دستورتھا کہ جب خطبہ پڑھتے توسب سے پہلےاللہ تعالٰی کی حمہ وثنا کرتے پھرڅمہر خاتم النببین صلیفاتیل پر درود جیجتے ، پھرحضرت عمر فاروق ؓ کے لئے دعا کرتے ۔ایک دن میں کھڑا ہو گیااور کہا" تم کوحضرت ابوبکر ؓ خلیفہاول کا خیال نہیں آتا ؟تم حضرت عمر فاروقٌ کوان پرفضیلت دیتے ہو"؟ پھر میں ایباہی کرتا۔انہوں نے چند جمعہ مجھے برداشت کیا پھر حضرت عمر فاروقؓ کومیری شکایت دی کہ "غبتہ اثنائے خطبہ میرا مزاحم ہوتا ہے "۔حضرت عمر فارق ٹے انہیں کھا کہ 'غبتہ کو ہمارے یاس بھیج دو'۔انہوں نے غبتہ کوان کے یاس روانہ کر دیا۔ جب بیدمدینہ منورہ پہنچ توحضرت عمر فاروق ٹے دروازے پردستک دی آپٹ باہرتشریف لائے اور پوچھا کہ ''تم کون ہو''؟انہوں نے جواب دیا" میں غبتہ عشری ہوں" آپٹ نے فرمایا''نه مرحباہے اور نماہل''۔میں نے عرض کیا کہ "مرحباتواللہ کی طرف سے ہےاوراہل کا پیمال ہے کہ میں اہل وعیال دونو نہیں رکھتا مگریفر مائے کہ آپٹٹ نے مجھے میرے شہر سے بغیر وجہ کے بلایا ہے تو یہ سطرح آپ نے جائز سمجھا"؟ حضرت عمرفاروق ٹے فرمایا کہ' تجھ میں اور ہمارے عامل ( گورنر ) میں کیا جھگڑ اہے؟''۔میں نے کہا"ان کا حال میں آپ سے کہے دیتا ہوں۔ان کا طریقہ بیرے کہ جب خطبہ کے لئے کھڑے ہوتے ہیں توسب سے پہلے اللہ تعالیٰ کی حمد وثنا کرتے ہیں اس کے بعد آپ خاتم النہبین سلان آلیکم پر درود جھیجۃ ہیں اوراس کے بعدوہ آپ کے لئے دعا کرتے ہیں۔ مجھےان کی اس حرکت پراس لئے غصہ آتا ہے کہ وہ صدیق اکبڑ کا دھیان نہیں کرتے۔اورآپ کوان پرفضیلت دیتے ہیں۔انہوں نے کئی جمعہاییا کیا ہے میں نے مزاحمت کی تو میری شکایت آپ کولکھ کر بھیج دی"۔حضرت عمر فاروق ؓ بہوا قعہن کریےاختیاررو نے لگے۔اور کہتے جاتے تھے ''بخدا تو ہمارے عامل کی نسبت زیادہ تو فیق یافتہ ہے'' ۔ پھر کہا کہ''بھلاتو میراقصور معاف کردے گا؟اللہ تعالیٰ تیراقصور معاف کرد ہے گا؟اللہ تعالیٰ تیراقصور معاف کردے'' ۔ میں نے کہا"امیرالمومنین اللہ آپ کومعاف کرے۔آپ ﷺ بےاختیار رونے لگےاور کہنے لگے کہ' ابو بکرصد لق ﷺ کا ایک روز وشب عمرؓ اورآل عمرؓ سے بہتر ہے۔ میں مجھے اس رات اور دن کے بارے میں بتاؤں''۔ میں نے عرض کیا ضرورامیرالمومنین آپٹ نے فرمایا''صدیق اکبڑ کی رات تووہ ہے جب نبی کریم خاتم النبیین عظیفہ نے مکہ سے نکانا تھادشمن سے بچنے کے کئے آپ خاتم انتہین سالٹھا پہلے رات کے وقت نکے اور حضرت ابو بکر صدیق کو اپنے ساتھ لیا۔ راستے بھر ابو بکر ٹا آپ خاتم انتہین سالٹھا کے بھی آگے آئے بھی پیچھے بھی دائيں آتے اور کھی بائيں ہوکر چلتے آپ خاتم النبيين صلي الي البي خرمايا" ابو بكريكيابات ہے؟ ميں تونبيں جانتا كتم نے بھی پہلے ايسا كيا ہو"؟ حضرت ابو بكرا نے عرض كيا '' پارسول الله خاتم کنیبیین ﷺ میں یاد کرتا ہوں کہ یہاں کھائی تھی کہیں کوئی گھات لگائے نہ بیٹھا ہو۔اس لئے اس طرف کو ہوجا تا ہوں ۔ پھر مجھے دوسری طرف سے کھٹکا ہوتا ہے تو میں اس طرف آ جا تا ہوں تا کہ کوئی آپ خاتم النہیین علیقہ کونقصان نہ پہنچا سکے۔ مجھے آپ خاتم النہبین علیقہ کی طرف سے خوف لگا ہوا ہے"۔غرض یہ کہ رات بھر بید دونوں حضرات چلتے رہے۔ پھر حضرت ابو بکر "نے آپ خاتم انتہین ساٹھائیلٹم کی انگلیوں کی طرف دیکھا کہ پیر کی انگلیاں زخمی ہو گئیں ہیں تو انہوں نے آپ خاتم النبيين سَاتُهُ اليَّلِيَّ كواييخ كندهے يربيھُ اليا۔ يہاں تك كەجبل ۋرير بينچ كرآپ خاتم النبيين ساتُهُ اليَّلِيِّ كوا تارا۔ پھرعض كيا'' يارسول الله خاتم النبيين ساتُهُ اليَّيِةِ قسم ہے اس ذات کی جس نے آپ خاتم انبہین علیہ کوق کے ساتھ بھیجا ہے آپ خاتم انبہین ساٹھا آپٹم اس غارمیں نہ جائیے گا پہلے میں اندرگھس کر دیکھ لوں کہ اندرکوئی چیز آپ خاتم النبيين سلافلاتيلې کونقصان پنهاني نے والی تونهیں''؟۔اس کے بعدحضرت ابوبکر ؓ غارثور میں داخل ہو گئے۔جب وہاں پر کچھنہ یا یا تو آپ خاتم النبیین سلافلاتیلی کواٹھا کراس کے اندر لے گئے۔غارمیں کچھ دراڑتھی۔آپ خاتم انتہبین علیت آتے ہی آ رام فرمانے لگے اور حضرت ابو بکرٹے نے غار کی دراڑ کے اویرا پنایاؤں رکھ دیا۔اس ڈرسے کہ دراڑ کے اندر سے کوئی زہر ملی چیزنکل کرآپ خاتم لنبیین علیہ کوسی قسم کا نقصان نہ پنجا سکے ۔حضرت ابو بکر ؓ کے اس پیریرسانپ نے کاٹ لیا۔ تکلیف کی شدت سے آپ ﷺ کے آنسونکل آئے اور وہ آپ خاتم النبیین ملیٹائیلیلم کے رخسار مبارک برگرے تو آپ خاتم النبیین علیلیہ نے آئھیں کھول کر حضرت ابوبکر ٹی کی طرف دیکھا اور فر مایا ''ابوبکر ﷺ غم نہ کرواللہ ہمارے ساتھ ہے'' سورۃ تو بہآیت نمبر 40۔اس کے بعداللہ تعالیٰ نے ان پر پھراپنی طرف سے تسکین نازل کی پہتو تھی رات کی بات-اوردن وہ ہے کہ عرب کےلوگ نبی کریم خاتم النبیین سالٹھا پیلم کے وصال کے بعد جب مرتد ہو گئے اورانہوں نے کہا" ہم نمازیں تو پڑھیں گےلیکن زکو ہنہیں دیں گے"۔ حضرت صدیق اکبرؓ نے ان کے ساتھ جہاد کا قصد کیا۔ میں ان کی خدمت میں گیا کہتی الوسع نصیحت کروں گامیں نے کہا''اے نائب رسول خاتم انبیین عظیمیہ آپ لوگوں کے ساتھ زمی سیجنے''انہوں نے کہا'' عجب ہے عمر ہم کفر میں تو بڑے سخت تھے۔اب اسلام میں اتنے ڈھیلے ہو گئے ہو؟ بخداا گرلوگ مجھے وہ رسی زکو ۃ میں دینے سے بھی ا نکارکریں گےجس کووہ نبی کریم خاتم انتہبین ساپھلا کیے اپنے کے زمانے میں دیا کرتے تھے تو بھی میں ان لوگوں سے جہاد کروں گا''۔غرض کہ ہم نے ان کے ساتھ مل کر جہاد کہا تو معلوم ہوا کہ بخداوہی ٹھیک تھے۔اس معالمے میں ان ہی کی تجویز ٹھیک تھی بیتھا'' ابوبکر ؓ کے دن کا حال''۔ پھر حضرت عمر فاروق ؓ نے حضرت ابومویٰی اشعری ؓ کوملامت لکھ

تجيجي اورلكها كة صورتمهارات تنده ايبانه كرنا" \_

اصمی گہتے ہیں کہ عبدالملک بن مروان اپنی حکومت میں جج کرنے کوآیا۔ مکہ میں تخت پر بیٹھا اور اردگردا شراف جمع ہوگئے۔ عطابن ابی ربال ﴿ جَجَ پر فتو کُا دیا کرتے سے ﴾ ان کے پاس تشریف لائے۔ عبدالملک دیکھتے ہی اٹھ کھڑے ہوئے اور ان کواپنے پاس تخت پر بٹھا یا اور کہا" آپ نے کیوں تکلیف فرمائی "؟ انہوں نے فرمایا" آپ نے کیوں تکلیف فرمائی "؟ انہوں نے فرمایا" آپ نے کیوں تکلیف فرمائی "؟ انہوں نے فرمایا" آپ نے کرم اور اس کے رسول خاتم النہ بین عظیم کے حرم میں اللہ تعالی سے ڈرتے رہنا اور ان کی آبادی کی خیر گیری رکھنا۔ مہاجرین اور انسار کی اولاد کے لئے خوف خدار کھنا کہ تم تخت پر انہیں کی بدولت بیٹھ ہواور جولوگ مسلمانوں میں سے دار اسلام کی حدود پر کفار کے روکنے کو متعین ہیں ان کے بارے میں ڈرنا کہ تم سے انکی باز پر س ہوگی اور جولوگ تمہارے دروازے پر آئیس ان پر اپنے دروازے بند نہ کرنا اللہ سے ڈرنا کہ مصلف خدار کھنا اور مسلمانوں کے معاملات کے بارے میں ڈرنا کہ تم سے ایس ایسائی کروں گا"۔ پھر آپ اٹھ خلفیہ نے انکو پکڑ لیا اور کہا" ابوعبداللہ بیتو آپ نے دوسرں کے مطلب ایان کئے ہیں۔ ان کوہم کہ چکے کہ پورا کریں گے اب آپ اپنی کوئی حاجت فرما ہے "انہوں نے عرض کیا" مجھے مخلوق سے کوئی حاجت نہیں " بیر کہ کر آپ چلے گئے۔ آپ بیان کئے ہیں۔ ان کوہم کہ جیا کہ کر آپ ایک کئے جدعبدالملک نے کہا کہ "شرف اس کو کہتے ہیں"۔

ایک دوز ولید بن عبدالملک نے اپنے دربان سے کہا" درواز ہے پر گھڑا ہوجااور جوکو کی شخص یہاں سے گزرے اس کواندر لے آنا کہ مجھ سے با تیں کرے "۔
دربان درواز ہے پر گھڑا تھا کہ عطابی افی ربال وہ بال سے گزرے بیان سے ناوا قف تھاان کی خدمت میں عرض کیا" امیر المونیین کے پاس چلوان کا تھم ہے " ۔ وہ خلیفہ کے پاس تشریف لے آئے۔ اس وقت حضرت عمر بن عبدالعزیز بھی وہاں موجود سے جب عطا ولید کے قریب آئے توفر مایا" اسلام علیک یا ولید" ،خلیفہ دربان پر بہت خفا ہوا
" کم بخت میں نے تجھ سے کہا تھا کہ میرے پاس ایسے شخص کو لانا ہو مجھے قصے کہائی سنائے تو ایسے شخص کو بلالا یا ہے جس کو بیچی پیند نہیں کہ جو نام اللہ تعالیٰ نے میرے لئے پیندفر ما یا ہے اس نام سے مجھے پکارے؟" دربان نے کہا" ان کے سوااور کوئی میرے پاس آیا بی نہیں" ۔ پھر خلیفہ نے ان کو بلا یا اور کہا" بیٹھیں" اور ان کی طرف متوجہ ہو کر باتیں کرنے لگا۔ عطاب نے ایک روایت ان کے سامنے بیان کی کہ'' ہم کو جربہ نم میں ایک وادی ہے جس کا نام ہمب ہمب ہے اس کو اللہ تعالیٰ نے ان لوگوں کے لئے تیار کیا ہے جوابی نی مایا پر ظلم کرے گا وہ اس وادی میں ڈال دیا جائے گا''۔ بیس کر ولید نے ایک بیش ہو تی ہوا اور دیوان خانہ میں بیہو تی ہوکر گیا۔ حضرت عمر بن عبدالعزیز نے عطاسے فرمایا" ہم نے ایسے کو کارڈ الا" عطاب نے آپ کا ہاتھ پکڑ کر دبایا اور کہا کہ "اے عمر ہی عبدالعزیز نے عطاسے فرمایا" ہم کے کہان کے ہاتھ دیا در دیوان کے دھن ہے اور واقعی ایسا ہوگا۔ " پھر عطا اٹھر کر چلے دھن ہے میں عبدالعزیز سے جوابی را علی مور دان کے کار شرم مجھ کو کئی برس رہا کہ میر اہاتھ دکھتار ہا۔

ابن ابی شمیلہ جوعقل وا دب اورعلم میں مشہور ومعروف تھے عبد الملک بن مروان کے پاس گئے۔ عبد الملک نے ان سے کہا" کچھ فرما ہے "؟ انہوں نے جواب دیا کہ "
کیا کہوں؟ یہ توتم جانتے ہی ہو کہ منتکلم جو کلام کرتا ہے۔ وہ اس پر وبال ہوتا ہے۔ بجز اس کلام کے جواللہ تعالی کے واسطے ہو"۔ یہ سن کرعبد الملک رو پڑا پھر کہا" اللہ تعالی آئے ہیں"۔ انہوں نے کہا'' امیر المومنین قیامت میں لوگ کلام کی تخی کے گلے آئے ہیں"۔ انہوں نے کہا'' امیر المومنین قیامت میں لوگ کلام کی تخی کے گلے میں پہننے سے ہلاک ہوں گے۔ مگر وہ لوگ جنہوں نے اپنے نفس کوخفا کر کے اللہ تعالی کو راضی کیا''۔ عبد الملک پھر رویا اور کہا کہ'' میں ان کلمات کو بلا شبہ تا زیست آٹھوں کے سیامنے تعویذ کی طرح رکھوں گا''۔

کہتے ہیں کہ میں نے حضرت حسن بھری گا ہاتھ پکڑا اور کہا''اے ابوسعیڈ آپ نے تجاج کوخفا کر دیا اور اس کے سینے کو کینہ سے بھر دیا ہے "۔حضرت حسن بھری ٹے فرمایا کہ' اے عام مجھ سے الگ ہٹ جاؤ، عام شعبی تو کوفہ کا عالم ہے اورتم ایک شیطان سیرت بشر صورت کے پاس آ کراس کی خواہش کے مطابق کلام کرتے ہو۔ اور اس کی رائے کودرست کہتے ہوئم نے خوف اور تقوی نہ کیا کہ جبتم سے سوال ہوا تھا تو یا تو بھی کہا ہوتا یا خاموش رہتے کہ سلامت رہتے''۔عامرؓ نے جواب دیا" میں نے سوچا تو کی کھا کہ تا تو تھی کہا ہوتا یا خاموش رہتے کہ سلامت رہتے''۔عامرؓ نے جواب دیا" میں نے سوچا تو کی کہا کہ' نے کہا کہ' نے بات تو تم پر اور بھی زیادہ جت اور گناہ ہے۔ "

عام شعبی گہتے ہیں کہ اس کے بعد حضرت حطیط تجاج کے سامنے لائے گئے۔ جب وہ روبروہوئے تو جاج نے کہا کہ حطیط تو ہی ہے۔ اس نے کہا کہ '' ہاں منہ ہم اراجودل چاہے مجھ سے سوال کرلومیں تھی تھی جواب دوں گا۔ ''اس لئے کہ میں نے مقام ابراہیم پر کھڑے ہوکراللہ تعالی سے تین عہد کر لئے ہیں ایک یہ کہا گرتو مجھ سے سوال کرے گا تو میں تھی تھی جواب دوں گا۔ دوسرا یہ کہا گر مجھ پر مصیبت آئے گی توصیر کروں گا۔ تیسرا یہ کہ عافیت سے رہوں گا توشکر ادا کروں گا'۔ جاج نے پوچھا تو میں کا توشکر ادا کروں گا'۔ جاج نے پوچھا تو میں کیا کہتا ہے؟ اس نے جواب دیا کہ ''میں یہ کہتا ہوں کہ تو زمین میں اللہ تعالی کے شمنوں میں سے ایک ہے۔ لوگوں کی ہتک عزت کرتا ہے، تہمت پر تل کرتا ہے، تہمت پر تل کہتا ہوں کہ اس کا جرم تجھ سے بھی بڑھ کر ہے۔ اس کی ساری خطاوں میں سے تیراوجود سب سے بڑی خطا ہے''۔

تجاج نے تھم دیااں شخص کوعذاب دو۔عذاب شروع ہوا بانس کو چیر کراس کی کھپا چیں جسم پر تھسٹنی شروع کیں جسم کا گوشت ادھڑ گیا۔ مگرانہوں نے''اف تک نہ
کی'' ججاج نے دیکھا کہ اب حالت نزع میں ہے تواپنے آدمیوں کو تھم دیا کہ اس کواٹھا کر باہر بھینک دو۔ جعفر ؒ گہتے ہیں کہ میں اوراس کا ایک دوست اس حالت میں اس
کے پاس گئے اور کہا حطیط ؒ تیری کوئی حاجت ہے؟ اس نے کہا پانی بینا چاہتا ہوں ہم نے اس کو پانی پلایا اور پانی کے ساتھ ہی''موت کا گھونٹ بھی پی لیا'' ۔ اس وقت اس کی
عمرا ٹھارہ سال تھی۔اللہ تعالیٰ اس پراپئی رحمت نازل کرے۔

ا یک مرتبه عمیرا بن بهیرہ نے بھرہ، کوفہ، مدینہ منورہ اور شام کے بڑے بڑے علماء ورفقہیا کو بلایا اوران سے سوال کرنے لگا۔ عامرشعبی ﷺ تشکوشروع کی توجو بات یوچھی اس سے ان کوخوب واقف پایا۔ پھرحسن بھری ؓ کے طرف متوجہ ہوئے اوران سے پچھسوال کئے پھر کہا" کوفیہ اور بھرہ کے عالم یہی دونوں ہیں"۔ دربان سے کہا" باقی سب کورخصت کر دو" ۔ پھران دونوں کو تنہائی میں لے جا کر عامر شعبیؓ کی طرف متوجہ ہوااور کہا" اے ابوعمر میں عراق پر امیر المومنین پزید کی طرف سے عامل اور امین ہوں اور فرما نبر داری پر مامور ہوں۔میرے ذمہ رعیت کا کچھ کام ہے۔مجھ پر رعیت کاحق بھی لازم ہےاور میں چاہتا ہوں کہ رعیت محفوظ رہے اور جس بات میں ان کی بہتری اورخیرخواہی ہواس کا خواہاں رہتا ہوں۔ پھر ملک والوں سے کوئی ایسی بات سن لیتا ہوں کہ جس کی وجہ سے مجھکوان برغصہ آتا ہے تو میں ان کی کسی قدرعطا یا ضبط کر کے بیت المال میں رکھ دیتا ہوں اور میری نیت یہ ہوتی ہے کہان کوواپس کردوں گا مگراتنے میں امیر المومنین کواس بات کی خبرمل جاتی ہے کہ بچھ مال میں نے اس طرح سے لے کربیت المال میں رکھا ہے۔ وہ مجھ کولکھ جیجتے ہیں کہاب واپس نہ کرنا۔ تواب مجھ سے نہ توخلیفہ کا تکم ٹالا جا تا ہےاور نہ ہی تغییل فرمان کا میرا دل مانتا ہے۔ مگر میں اطاعت یر مامور ہوں۔ تواس میں باس کام میں مجھ پر گناہ ہے یانہیں؟ اورا پنی نیت کا حال تو میں نے آپ کو بتا ہی دیا ہے"۔عامر شعبی نے جواب دیا'' اللہ تعالیٰ آپ کو نیکی کی توفیق دےسلطان رعایا کاباب ہوتا ہے۔خطابھی کرتا ہےاورثواب بھی کرتا ہے۔اس پرمواخذ نہیں''۔پھروہ حضرت حسن بھری ؓ کی طرف متوجہ ہوااور کہا"اےابوسعید آپ کیا فرماتے ہیں"؟ آپ نے کہا" میں نے تمہارایتول سناہے کہ تم عراق پرامیرالمونین کے عامل اورا مین ہواوراطاعت پر مامور ہواوررعیت کے کام کے لئے ہواور ا پنے ذمہان کاحق اور خیرخواہی اور بہتری کی جستجوا ورخیر گیری کولازم جانتے ہواورتم پر رعیت کاحق واقعی لازم ہے۔اور رعیت کوخیرخواہی کے ساتھ محفوظ رکھناتم پر واجب ہے كه ميں نے عبدالرحمن سحرة قريش محاسبي سے سنا ہے كہانہوں نے كہا كه آنمحضرت خاتم النبيين سليٹي آيل فرماتے ہيں كه' د جو محض رعيت كا حاكم ہواوراس نے ان كى حفاظت، خیرخواہی سے نہ کی تو اللہ تعالیٰ اس پر جنت کوحرام فرما دے گا'' (السلسلة الصحیحة )اورتم بیجھی کہدرہے ہو کہ میں رعیت کی عطایا ضبط کر لیتا ہوں اور نیت ان کی بہتری اور اطاعت کی ہوتی ہے۔ گریز یدکوخبر ہوجاتی ہے کہ اتنامال اس وجہ سے لے لیا ہے تو لکھ بھیجنا ہے کہ اس مال کو واپس نہ کرنا۔ تو نہ مجھ سے بیہ ہوسکتا ہے کہ اس کی حکم عدولی کروں اورنہ ہی اس کے فرمان کی تعمیل کرسکتا ہوں۔حالانکہتم پراللہ تعالی کاحق پزید کےحق کی نسبت زیادہ لازم ہے۔اوراللہ تعالی کاحکم مانناحق ہےاوررب تعالی کونظرا نداز کر کے کسی مخلوق کی اطاعت کے کیامعنی ہو سکتے ہیں؟ پس پزید کے نوشتہ کوقر آن پر پیش کیا کرواگراس کواللہ کے حکم کے موافق یا وُ تو اس پرعمل کرواورا گرمخالف یا وُ تو اس کو پس پشت ڈال دو۔اےابن بہیرہ اللہ تعالٰی ہے ڈر کہ عنقریب پرورد گار کا قاصد تیرے پاس آئے گااور تجھ کو تیرے تخت سے اتاردے گااوراس وسیع محل سے نکال کرننگ و

تاریک قبر میں پہنچادے گا۔تو یہ سلطنت اور دنیاسب اپنے پیچھے چھوڑ جائے گا اور اللہ تعالیٰ کے سامنے جیسی کرنی و لیی بھرنی کا مصداق ہوگا۔ اے ابن بہیرہ اللہ تعالیٰ تجھ کو یہ بیر ہے اور میں تجھ کو اللہ تعالیٰ کے اس عذاب سے ڈرا تا ہوں جو گناہ گاروں یہ بیر ہے اور میں تجھ کو اللہ تعالیٰ کے اس عذاب سے ڈرا تا ہوں جو گناہ گاروں سے نہیں پھر تا"۔ ابن بہیرہ نے کہا'' اے شیخ چھوٹا منہ بڑی بات نہ کرو۔ امیر المونین کی بات نہ کرو کہ وہ علم والا ، حاکم اور اہل فضل ہے۔ اور اللہ تعالیٰ نے اس کو اس امت کا حاکم بنایا ہے تو بچھ بچھ کر اس کی فضیلت اور نیت و کھے کر بنایا ہوگا'۔ حضرت حسن بھری ٹنے فرمایا۔'' اے بہیرہ حساب تیرے سرپر ہے کہ کوڑا عوض کوڑ ہے کے اور غصہ کوش خصوص غصہ کے۔ اللہ تعالیٰ گھات میں ہے اور جان لے کہ اگر کوئی شخص تجھ کو ایسا ملے کہ دین کے بارے میں تجھ کو فیے حت کرے اور معاملہ آخرت کی ترغیب دے وہ اس شخص سے بہتر ہے جو تجھ کو مغالطہ دے اور جھوٹی امید دلائے''۔ ابن بہیرہ میں کر کھڑا ہوا اور نیلا بیلا ہوکر وہاں سے چلاگیا۔

الله تعالیٰ نے زبور میں ارشاد فرمایا ہے کہ'' جب مدعی اور مدعاعلیہ تیرے سامنے بیٹھیں اور تجھ کوان میں سے کسی ایک طرف میل ہوتو ہر گزاپنے دل میں نہ سوچنا کہتت اس کو ملے اور وہ دوسرے پر فتح یا ب ہو۔ور نہ میں تجھ کواپنی نبوت کے دفتر سے مٹادوں گا۔ پھر نہ تو تو خلیفہ ہی رہے گانہ ہی بزرگی یائے گا''۔

الله تعالی فرما تا ہے''اے داؤڈ میں نے اپنے رسولوں کو بندوں پرایسا کیا ہے جیسے اونٹوں کے چرانے والے کہ وہ طریق حفاظت سے واقف ہوتے ہیں اور دیکھ بھال نرمی سے کرتے ہیں۔ٹوٹے ہوئے کو ہاندھتے ہیں اور دیلے کو چارہ اوریانی سامنے لاکرڈالتے ہیں۔"

حضرت عمر ؓ نے بیدعاما گی' الہی اگر تو جانتا کہ جب مدی اور مدعاعلیہ میرے سامنے بیٹھتے ہیں تو ان میں سے جو تل سے ہوخواہ قریب ہویا بعیدا گرمیں اس کی رعایت کروں تو تو مجھ کوایک لمحہ کی مہلت نہ دینا''۔

ا بی عمران جوٹی گہتے ہیں" جب ہارون رشید کوخلافت ملی تو علماءان کی ملاقات کو گئے اوران کوخلافت کی مبارک باودی اوراس نے بیت المال کھول کر بڑے بڑے انعامات اور خلعت سے علما کونوازا"۔

حضرت امام ما لک جنہوں نے اپنی ساری زندگی امر بالمعروف ونہی عن المنکر میں بسر کی بستر مرگ پر بھی اس اہم فریضہ کو نہ بھولے آخیری وقت میں انہوں نے بھائیوں کو نضیحت کی ۔ چنانچیان کے آخیری کلمات نقل کئے جاتے ہیں انہوں نے فرما یا''کسی کونماز کے مسائل بتادیناروئے زمین کی تمام دولت صدقہ کرنے ہے بہتر ہے کسی شخص کو دینی البھن دورکردینا سوج کرنے سے افضل ہے۔کسی شخص کو دینی مشورہ دینا سوغزوات میں جہاد کرنے سے بہتر ہے''۔

خلیفہ ہارون رشیدعہدخلافت سے پہلے زاہدوں اورعلماء کے پاس بیٹھتا تھا اور بظاہر زہداور خستہ حالی رکھتا تھا۔حضرت سفیان تورگ اورخلیفہ ہارون رشید میں بھائی چائی ہوائی جائی ہوائی تھا،کیکن حضرت سفیان تورگ نے ان سےخلافت کے بعد ترک ملاقات کی اوران کومبار کباد نہدی۔ یہ بات خلیفہ ہارون رشید کی بہت شاق تھی انہوں نے خلیفہ ہارون رشید کی خدمت میں ایک رقعہ اس صفمون کا لکھا۔

#### بِسُم الله الرُّحُمْن الرُّحِيْم

''بندہ خداہارون رشیرامیرالمونین کی طرف سے اس کے بھائی سفیان تورگ کو بعد حمد ونعت وسلام کے معلوم ہوکہ برادرِمَن اللہ تعالیٰ نے ایمان والوں کے درمیان بھائی چارہ فرمایا ہے اور اس بھائی چارہ کو اپنے لئے اور مومن کے بارے میں فرمایا ہے اور جان لوکہ میں نے تم سے بھائی چارہ کیا ہے اور اس کارشتہ منقطع نہیں کیا ہے اور نہ بی آپ کی دوئی کوختم کیا ہے بلکہ اب تک جھے آپ سے افضل محبت اور اکمل عقیدت حاصل ہے اور اگر اللہ تعالیٰ کی طرف سے میری گردن پر خلافت کا بار نہ ڈال دیاجا تا تو میں آپ کی خدمت میں گھٹنوں کے بل چل کر آتا۔ کیونکہ میرے دل میں آپ کی محبت ہے اور میرے اور آپ کے دوستوں میں سے کوئی الیمانہیں رہا ہو مجھکو مبارک باد دینے نہ آیا ہواور میں نے بیت الممال کھول کر ان کو بڑے بڑے انعام اس قدر دیئے ہیں کہ میری آٹھوں کو ٹھٹڈک اور دل کوفر حت ہوئی۔ مگر جب آپ نہ تشریف لائے تو میں نے یہ خطا پے سخت اشتیا تی سے آپ کی خدمت میں روانہ کیا ہے اور اے ابوعبداللہ تم کومعلوم ہی ہے کہ ایک ایماندار سے ملئے کا ثواب کیا ہے؟ تو جب بیا شتیا تی نامہ آپ کے یاس پنچ تو آپ ضرور میرے یاس قدم رنج فرمائیں'۔

ہارون رشید نے جب خطالکھ لیا تو جولوگ ان کے پاس موجود تھان سے پوچھا کہ کوئی بینامہ سفیان تورگ کو پہنچائے گا مگرسب کے سب حضرت سفیان تورگ کی تندمزاج طبیعت کو جانتے تھے اس لئے کسی نے جرات نہ کی ۔ بید مکھ کرخلیفہ نے کہا" کسی درباری کو طلب کرو"۔ چنانچہ ایک شخص عباد طلقانی نام کا بلایا گیا۔خلیفہ نے اس سے کہا کہ'ا ہے عبادیہ میرانامہ لواور کوفہ جاؤ، بستی میں داخل ہو کربنی تورکا قبیلہ دریافت کرنا پھروہاں سے سفیان تورک کے بارے میں پوچھنا اور جب ان سے ملاقات ہوتو

میرا بیخطان کے حوالے کرنااور خبر دارا بینے کان اور دل دونوں حاضر رکھنااور جو حال ان کا ہواور جو کیفیت ہوذ راذ رایا در کھنااور من وعن مجھے ہے آ کر کہنا''۔

عباداس خطاکو لے کرمنزل مقصود کو چلا۔ جب کوفیہ میں پہنچا تو قبیلہ بن تو رکا معلوم کیا اور پھر قبیلہ بن تو رہیں پہنچ کر حضرت سفیان تورک گئے جارے میں معلوم کیا۔

کسی نے بتایا کہ مبجد میں ہیں۔عباد کہتے ہیں " میں نے مبجد کا راستہ معلوم کیا اور مبجد پہنچ گیا۔ جب سفیان تورک ؓ نے ججھے دیکھا (میں درباری کے لباس میں تھا) تو اٹھ کھڑے ہوئے اور فرمایا ' میں پناہ ما نگتا ہوں اس آنے والے سے جو ہمارے پاس نیر کے سواکسی اور طرح آئے''۔ آپ کے ان الفاظ نے مجھ پر اتنا اثر کیا کہ میں تنگ ہوگیا۔ جب آپ نے مجھے دیکھا کہ میں سواری سے اتر رہا ہوں تو آپ نماز پڑھنے لگے موالئ کیا اور طرح آئے''۔ آپ کے ان الفاظ نے مجھ پر اتنا اثر کیا کہ میں تنگ ہوگیا۔ جب آپ نے مجھے دیکھا کہ میں سواری سے اتر رہا ہوں تو آپ نماز پڑھنے لگے علائ کیا ہوں اور آپ کی میں تنگ ہوگیا۔ جب آپ کے تم ماتھی گردن جھکائے پیھے تھے گو یا چور ہیں کہ ان پر بادشاہ چلاآ یا ہے۔ اور اس کی سزاسے ڈرر ہے ہیں۔ میں نے سلام کیا تو کسی نہ سرا ٹھا کر مجھکو فید دیکھا اور پوروں کے اشار سے سے سلام کا جواب دیا۔ میں جا کر کھڑا ہوگیا۔ کسی نے مجھے سے گو یا سجدہ گاہ پر کوئی سانب آگیا ہے۔ پھر کھتوں کو پورا کر کے سلام پھیرااور اپناہا تھا آسین میں کر کے چو نے میں لینٹا اور پھراس طرح ہو کیا بھراس کو بین پھرا کو کہا گیا ہے۔ بھر کھتوں کو پورا کر کے سلام پھیرااور اپناہا تھا آسین میں کر کے چو نے میں لینٹا اور پھراس طرح ہوتھا کہ کہوں کوئی اس کوکھول کر پڑھے میں اللہ تعالی سے مغفرت طلب کرتا ہوں کہا کہ جس کوئی اس کوکھول کر پڑھے میں اللہ تعالی سے مغفرت طلب کرتا ہوں کہ ایک چیز کو ہاتھوں ہوں۔ ۔

غرض بیرکدایک شخص نے ڈرتے ڈرتے اس کو کھولا گویا اس میں سانپ ہے کہ اس کوکاٹ لےگا۔اوراس کوابتداسے انتہا تک پڑھ کرسنایا۔ جب خط ختم ہو گیا تو فرمایا کہ "اس خط کوالٹواور ظالم کے خط کی پشت پر جواب لکھ دو۔اگر اس نے اس خط کے کاغذ کو وجہ حلال سے حاصل کیا ہوگا تو اس کا جواب پائے گااورا گرحرام سے حاصل کیا ہوگا تو عذاب بھگتے گا۔ جس چیز کو ظالم نے چھوا ہووہ ہمارے پاس نہیں رہنی چاہیے ورنہ ہمارادین خراب کرے گی پھر فرمایا لکھو۔"

### بِسْم الله الرُّحُمْن الرُّحِيْم

''ندہ منیب سفیان بن سعید توری کی طرف سے اس بندے کے نام جومخالط کھائے ہوئے ہا اور ایمان کا مزہ اس سے تھیں گیا ہے یعنی ہارون رشید کو بعد سلام وحمد و فقد اسے تعالی اور نعت سیر رسول خاتم النہیین سائٹی پہم معلوم ہو کہ میں نے بید خلاتم کو النات میں بیت المال کو کھول کر خرج کیا ہوں اور اور ودی کا علاقہ کا نے چکا ہوں اور اب میں تبہارا و ثمن ہوگیا ہوں کیونکہ تم نے خود اقر ارکیا ہے کہ تم نے علاء کی الفت میں بیت المال کو کھول کر خرج کیا ہوں اور اب میں تبہارا و ثمن ہوگیا ہوں کیونکہ تم نے خود اقر ارکیا ہے کہ تم نے علاء کی الفت میں بیت المال کو کھول کر خرج کیا ہوں اور جھے کو اس بات کا گواہ بنایا ہے کہ تم نے مسلمانوں کا مال بے جااور بے در بخی اڑا بیا ہے۔ یا در کھوکہ تم سب فرداً فرواً قیامت کے روز اللہ تعالی کے سامنے تمہاری اس حرکت ہے جا گی گوائی دیں گے۔ اے ہارون تم نے مسلمانوں کا بول اڑا بیاتواں میں قرآن کے تعم کے مطابق سات فرقوں کا حق قصالے تبہارے اس معنال موران کے جواب کے لئے مستعدر ہواور اپنی اس معید سے کودور کرنے کی فکر کرو۔ اور جان اور کہتم عقر بے موافظ اور علاء یا بیوہ تورتیں یا یتیم اب تم اس سوال کے جواب کے لئے مستعدر ہواور اپنی اس معید سے کودور کرنے کی فکر کرو۔ اور جان اور کہتم عقر بے ہوگور کی ساتھ دینا پہند کیا ۔ اے ہارون تم مند پر بیٹھے بر پر بہنا ، اپنے درواز بے پر پردہ قرار اس کے مدور کیا درواز بے پر بٹھا یا جوانسانہ نہیں کرتے خود شراب بھتے ہیں اور لوگوں کوشراب پیتے ہیں اور لوگوں کوشراب پیتے ہیں اور لوگوں کوشراب پیتے ہیں اور لوگوں کو چرز کی کی سامنے بیش کئے جائے گا میں کہتمارے ہا تھی تمہاری گردن سے بند ھے ہوئے ہوں گا اور ان کو بجر تمہارے عدل کے اور کو کی جیز نہ کھول خدالے تعالی کے سامنے بیش کئے جاؤ گے۔ اس صورت میں کہتمارے ہا تھی تمہاری گردن سے بند ھے ہوئے ہوں گا اور ان کو بجر تمہارے میں گے اور کی کے حالے کی گور کے جائے کی گیر ہوں گا ماور اس کے مددگاردوز نی کی طرف لے جائے جائے کا تمیل گے والے کا عالے کا تعمل کے اور کی گیر ہے گے گی گیر ہونے کی گیر گے گا گور کے جائے کا علی گا ۔

پہنچتی ہے تہمارے پاس سے بھی جانے والی ہے۔اس طرح دنیاسب لوگوں کوایک ایک کر کے قبر میں پہنچادیتی ہے توان میں سے بعضوں نے توابیا تو شدساتھ لیا جوان کومفید ہوااور بعض دنیااور آخرت دونوں میں خسارے میں رہے اور میرے گمان کے مطابق تم بھی ان لوگوں میں سے ہوجن کو دنیااور آخرت دونوں میں خسارہ ہے۔اب خبر دار اس کے بعد کوئی خط مجھ کو نہ کھنااور نہ میں اس کا جوابتم کوتح پر کروں گا۔وسلام۔"

عباد کہتا ہے کہ 'میں نے اس خطا کا پورا پورامضمون سنا۔ اس خطا کو کھوا کر بغیر تہہ کئے اور بغیر مہر لگائے میری طرف چینک دیا گیا میں اس کو لے کر کوفہ کے بازار میں آگر اگر ہیں ہوگات ہے کہ بہت متاثر کیا میرادل دنیا کی ہے ثباتی ہے پریشان ہوگیا میں نے بازار میں آگر کوگوں کو پکارا" اے کوفہ والو، اے کوفہ والو"، لوگ میر کے گر دجمع ہوگئے۔ میں نے کہا" ایک شخص اللہ تعالی کی بارگاہ سے بھا گا ہوا تھا اب اس نے اس کی طرف رجوع کیا ہے کوئی تم میں سے اس کا تریدار ہے" ۔ لوگوں نے میر سے ساس کا تریدار ہے" ۔ لوگوں نے میر سے ساس کا تریدار ہے" ۔ لوگوں نے میر سے ساس خاشر فیاں پیش کیں ۔ میں نے کہا" بجھے مال کی حاجت نہیں ہے۔ میں تو ایک سوت کا کرتنا اور ایک کنگھی چاہتا ہوں" ۔ لوگوں نے ججھے یدونوں چیز ہیں لاکر دے دیں ۔ میس نے ان کو پہن لیا اور وہ لباس جومیں خلیفہ کے دربار میں ایک دربار کی حیثیت سے پہنا کرتا تھا اتار ڈالا ۔ وہ لباس اور ہتھیا رجومیر ہے لباس پر گئے ہوئے تھے اور جومیر سے باس تک کہ جب میں خلیفہ ہارون رشید کے درواز سے پر پہنچا اور جومیر سے باس تک کہ جب میں خلیفہ ہارون رشید کے درواز سے پر پہنچا اور ہوگیا ورائم کو اہر کھڑا کر کے میں خلیفہ کے پاس بہنچا اور اس نے اور جب گھوڑ ہے کو باہر کھڑا کر کے میں خلیفہ کے پاس بہنچا اور اس نے اور جب گھوڑ ہے کو باہر کھڑا کر کے میں خلیفہ کے پاس بہنچا اور اس نے کی طرح جلد چلی جائے گی۔ پھر سفیان ثور کی آئے جھے جس طرح کھلا ہوا خط دیا تھا ای طرح میں نے خلیفہ ہارون رشید کے ہاتھ میں تھا دیا۔ ہارون رشید وہ خطر پڑھتا جا تا اور رو تا جاتا تھا ۔ کہتے ہیں کہ ہارون رشید نے اس خطرکہ کھا ہم ہر نماز کے بعداس کو پڑھا کر تا تھا کہتا تھا۔ نے کی انتقال فر میایا اللہ تعالی ان پر رحم فرمائے اور کرم والا معا لمہ کرے "۔

تک کہ انتقال فرمایا اللہ تعالی ان پر رحم فرمائے اور کرم والا معا لمہ کرے "۔

## شام کے ایک بزرگ کا واقعہ:

ملک شام کو برا کہنے ہے منع کیا گیا ہے کیونکہ شام میں ابدال رہتے ہیں۔ آپ خاتم العبیین ساٹھ آپٹر نے شام کے لئے دعا کی ہے۔ ملک شام میں ایک بزرگ قلندرا نداز کے رہتے تھے تی میں اس وقت خلافت عثانیہ کا زمانہ تھا۔ ترکی میں ایک گورنر تھے۔ انہیں ان قلندر بزرگ کے بارے میں معلوم ہوا تو انہوں نے اس بزرگ کی خدمت میں حاضر ہوئے اس وقت وہ بزرگ ٹیک لگائے ہیر پھیلائے ہوئے تھے۔ گورنر سے بڑی خندہ پیشانی سے ملے مصافحہ کیا۔ بھایا، حال احوال معلوم کیا۔ بہت مجت سے با تیں کیس لیکن اس طرح پاؤں پھیلائے بیٹھے رہے۔ جب گورنر جانے لگا تو ان کے دل میں پیشانی سے ملے مصافحہ کیا۔ بھول نے اتنا بھی کاظ نہ کیا کہ اپنے پاؤں سمیٹ لیتے لیکن پھر اس بات کودل سے زکال دیا۔ انہیں بزرگ کا اخلاق متاثر کر گیا۔ گھر جا کر انہوں نے شامی کو دو بارہ بھیجا لیکن انہوں نے شیلی کود ہوئے دو بارہ بھیجا لیکن انہوں نے شیلی کود ہوئے دو کر ہوئے اور کہا حضرت آپ میرا بھیجا ہوا تھنہ کیوں واپس کرد سے بیں کیا مجھ سے کوئی قصور ہو گیا ہے؟ بزرگ نے کہا'د نہیں تھیلا سکتا''۔ قصور نہیں کیا بس بات صرف اتنی سے ہے کہ ہم نے یاؤں پیار لئے ہیں اور ہاتھوں کوسمیٹ لیا ہے۔ کیونکہ ہاتھ پھیلا نے والا یاؤں نہیں پھیلاسکا''۔ قصور نہیں کیا بس بات صرف اتنی سے ہے کہ ہم نے یاؤں پیار لئے ہیں اور ہاتھوں کوسمیٹ لیا ہے۔ کیونکہ ہاتھ پھیلا نے والا یاؤں نہیں پھیلاسکا''۔

حاصل یہ کہ علاء کرام کی عادت امر بالمعروف ونہی عن المنکر میں پیتھی کہ بادشاہوں کے رعب و دبد بدکی پرواہ نہیں کیا کرتے تھے اور چونکہ انہوں نے اپنی نیت خالص اللہ تعالیٰ کے لئے کر کی تھی اس لئے ان کے کلام کی تا ثیر دلوں میں پیداہوتی تھی کہ وہ نرم ہوجاتے تھے اور تخی دورہوجاتی تھی ۔ جبکہ آج کل طبع نے علاء کی زبان روک دی ہے۔ اس لئے یہ پچھ کہتے ہی نہیں ہیں اور جو پچھ کہتے ہیں توان کا قول ان کے حال کے موافق نہیں ہوتا (یعنی جو کہتے ہیں وہ کرتے نہیں ) اس لئے اس سے پچھ فائدہ مرتب نہیں ہوتا۔ اگر وہ سپچ ہوتے اور علم کا حق ملحوظ رکھتے تو فلاح پاتے ۔ کیونکہ رعیت کی ساری خرابیاں بادشاہوں کے خراب ہونے سے ہوتی ہیں اور بادشاہوں کی ساری خرابیاں علاء کے خراب ہونے سے ہوتی ہیں۔ اور علماء کی خرابی مال اور جاہ (شہرت) کی محبت سے ہوتی ہے ۔ کسی نے کیا خوب کہا ہے کہ ''اگر تو کسی عالم کو بادشاہ کے در بار میں دکھتے تو سبحھ لینا چورے''۔

توجس شخص پردنیا کی محبت غالب آگئی وہ رذیلیوں اور ذلیلوں پر بھی جست نہ کر سکے گا۔ باد شاہوں اور بڑے آ دمیوں کا ذکر ہی کیا؟

\*\*\*\*

# اصلاح نفس اور تبليغي جماعت

اصلاح نفس کے چار بُزاور طریقے ہیں اور تبلیغ کے اندر حسن اتفاق سے چاروں طریقے جمع ہو گئے ہیں ، صحبت صالح بھی ہے ، ذکر وَفکر بھی ہے ، مواخاۃ فی اللہ بھی ہے ، ( دَثمن سے عبرت وموعظمت بھی ) اور محاسبہ نفس بھی ہے اور انہی چاروں کے مجموعہ کا نام تبلیغی جماعت ہے عام لوگوں کے لیے اصلاح نفس کا اس سے بہتر اور کوئی طریقہ نہیں ہوسکتا۔ اس طریقہ کا رسے دین عام ہوتا جارہ ہا ہے اور ہر ملک کے اندر بیصدا پہنچتی جارہی ہے۔ اس کے ذریعے لوگوں کے عقائد درست ہوتے جارہے ہیں لوگ تیزی سے اعمال کی جانب بڑھر ہے ہیں اور اپنے آپ کو نبی کریم خاتم النہ بیین صلاح اللہ کی کے سانچے میں ڈھالنے کی پوری کوشش کررہے ہیں۔

حقيقت

غور کیا جائے تو معلوم ہوتا ہے کہ شرو برائی اس عالم میں اصلی ہے اور یہ خود بخو د چیز وں کے اندر پیدا ہوجاتی ہے، مگر بھلائی محنت کر کے لائی پڑتی ہے، تجربہ اور مشاہدہ بھی یہی ہے کہ آ دمی محنت کرتا ہے بھلائی پیدا ہوجاتی ہے۔ اور اگر محنت نہیں کرتا تو برائی خود بخو دا بھر کر سامنے آ جاتی ہے۔ مثال کے طور پر کھانا ہے اس کو نوش رنگ ، خوشبود اراور نوش ذا گفتہ باقی رکھنا ہے بھائی رہتا ہے بہان اگر یہ محنت خوشبود اراور نوش ذا گفتہ باقی رکھنے کی لیے تعمیت خانہ بنوانا پڑتا ہے، اسے ہوا دار کمرے میں رکھنا پڑتا ہے، تب کہیں کھانا اپنی خوبیوں کے ساتھ باقی رہتا ہے بہان اگر یہ بھت نہیں ہوگی۔ اس طرح آ ایک باغ ہا س کی نوبی یہ ہوئے ہوں اس کے اندر بد بو پیدا کرنے کے لیے کسی محنت کی ضرورت نہیں ہوگی۔ اس طرح آ ایک باغ ہا س کی نوبی یہ ہوئے ہوں اس کا منظر نگا ہوں کو اچھا معلوم ہوتا ہے، دیکھنے سے آنکھوں میں تراوٹ پیدا ہوتی ہو، سونگھنے سے ناک میں خوشبوآتی ہو، مگر یہ ساری خوبیاں اس وقت پیدا ہوں گی جبہ ہم مالی رکھیں گے۔ اور برابر باغ کی دیکھ بھال کرتے رہیں گے درختوں کی جڑوں کوصاف کریں ، اس کو پائی خوشبوآتی ہو، مگر یہاں مناسب سمجھیں کتر بیوست کریں ، لیکن اگر ہم باغ کو جھال جنال بنا چاہیں تو اس کے لیے ہم کونہ تو کسی مالی کور سے کی ضرورت ہوگی اور نہ کسی ہالی وموالی رکھنے کی ضرورت ۔ بس بنانے کی محنت چھوڑ دیجے تو خود بخو دہی چند دنوں میں باغ کی ساری سر ہز شادائی ختم ہوجائے گی۔

اس سے معلوم ہوتا ہے کہ برائی اور شرکے لیے کا ئنات میں محنت نہیں کرنی ہوتی نفس امارہ برائی کی طرف خود لے آتا ہے۔ انسان محنت کرتا ہے تو نیر آجاتی ہے نہیں کرتا تو شرخود بخو دا بھر آتا ہے۔ بیاس عالم کا ایک طرز ہے اور سنت اللہ اسی طرح جاری ہے چونکہ اس عالم کا ایک بڑا فردانسان بھی ہے۔ لہذا اس کے لیے اس اصول اور اس قاعدہ سے جدا ہونا ممکن نہیں ، چنا نچہ بلاتکلف یہ بات کہی جاسکتی ہے کہ برائی ہرانسان کی ذات میں موجود ہوتی ہے، شیطان انسان کی رگوں میں خون کے ساتھ ساتھ گردش کرتا ہے اور بھلائی لائی پڑتی ہے۔ بچہ پیدا ہوتا ہے آپ اس کی تربیت کرتے ہیں ، تعلیم دیتے ہیں تب جاکر وہ انسان بنتا ہے ور نہ شیطان اولین اس پر حاوی ہوجا تا گروش کرتا ہے اور اگر آپ یہ محنت نہ کریں ، تو اس کے اندر جو برائیاں ہیں ان کو بروئے کا رلانے کے لیے کسی محنت کی ضرورت نہیں ہوگی ، خوبیاں پیدا کرنے کے لیے عالم بنانے کے لیے سی محنت نہ کریں ، مدرسے ہیں مگر کیا جاہل بنا نے کے لیے بھی آپ نے کوئی مدرسہ دیکھا ؟ جاہل تو انسان خود بخو د بن جاتا ہے ، قر آن پاک میں اللہ تعالیٰ کا ارشاد میں دورہ فیل آپ یہ نہ ہم 78)

وَاللَّهُ أَخْرَ جَكُمْ مِّنْ ، بُطُونِ أُمَّهٰتِكُمْ لَاتَعْلَمُونَ شَيْئًا لا وَجَعَلَ لَكُمُ السَّمْعَ وَالْأَبْصَارَ وَالْأَفْتِدَةَ لا لَعَلَكُمْ تَشْكُرُونَ ١٦

ترجمہ:''اللہ تبارک وتعالی نے تہمیں تمہاری ماؤں کے پیٹ سے اس حالت میں نکالا کہتم ذرہ برابرعلم نہیں رکھتے تھے اور تمہارے کان اور آ تکھیں اور دل بنائے تا کہتم شکرا داکرؤ'۔

معلوم ہوا کہ اللہ تعالیٰ ہرانسان میں علم کی استعداد اور صلاحیت رکھتا ہے، مگر کوئی مال کے پیٹ سے علم و ہنر لے کرنہیں آتا۔ بیتو انسان کے علم کا حال ہے اور جہاں تک عمل کاتعلق ہے اس سلسلے میں حضرت یوسف علیہ السلام کا قول قر آن مجید میں سور ۃ یوسف آیت نمبر 53 میں موجود ہے

وَ مَا ٱبَوِّئَ نَفْسِيْ عَانَ النَّفْسَ لَا هَارَةُ بِالسُّوٰئِ ترجمه: ' میں اپنفس کی برات نہیں کرتا بیشک نفس توبرائی کا ہی تکم دیتا ہے'۔

معلوم ہوا کونٹس انسانی میں ذاتی طور پرشرموجود ہے اس لیے وہ انسان کو برے اعمال ہی کی طرف لے جائے گا آپ اس کی تربیت کریں گے تو بن جائے گا اور معلوم ہوا کونٹس انسانی میں ذاتی طور پرشرموجود ہے۔ایک نادان معلون آ جائے گا ور نہ برائی پیدا ہونے اور اس کی تربیت کے لیے کسی مدرسہ اور کالج کی ضرورت نہیں ہوگی۔اس مقصد کے لیے نفس امارہ موجود ہے۔ایک نادان اور چھوٹا بچہ جب سالہا سال کسی مکتب اور مدرسے میں پڑھتا ہے،استاد کی ماراور شختیاں برداشت کرتا ہے اس کے بعد جاکریا وہ عالم بنتا ہے یا شاعر۔ تو عالم بنانے اور خوش

اصلاح نفس اورتبليغي جماعت

اخلاق بنانے کے لیے سالہاسال کی مت درکار ہوتی ہے۔ مدرسے قائم کئے جاتے ہیں معلمین وملاز مین رکھنے پڑتے ہیں، تب جائے آدمی، آدمی بتا ہے لیکن جاہل وبد اخلاق بنانے کے لیے نہ تو کہیں مدرسہ قائم کیا جاتا ہے اور نہ کو کی ادارہ۔اصل یہ کہ کسی چیز کوقیتی بنانے کے لیے وقت درکار ہوتا ہے، محنت کی ضرورت پڑتی ہے، مگر بے قیت بنانے کے لیے کسی محنت کی ضروت نہیں ہوتی، یہ کام نفس خود بخو دکر دیتا ہے۔

انسان کی قدرو قیمت اوصاف سے ہے: - ہم جانتے ہیں کہ اللہ میں بالذات خوبیاں ہیں ، کمالات ہیں اور خلوق میں ذاتی طور پرخوبی و کمال نام کی کوئی چیز نہیں اور سے ہیں کہ اللہ میں بالذات خوبیاں ہیں ، کمالات ہیں اور خلوق میں ذاتی طور پرخوبی و کمال نام کی کوئی چیز نہیں اور اس بھی مسلمہ قاعدہ ہے کہ اس دنیا میں ہر چیز کی قدرو قیمت اوصاف سے ہوتی ہے۔ جس شک کے اندراوصاف زیادہ ہوں گے اس کی اس قدرتو قیم ہوتی عام کہ خص عالم ہے اس کی ہم عزت کرتے ہیں اس کے علم کی وجہ سے اور اگر وہی ہمارااستاد بھی ہوتو عزت کا ایک درجہ بڑھ جائے گا۔ جائے گا اور اتفاق سے وہی حاکم بھی ہوتو اس کی عزت کا ایک درجہ اور بڑھ جائے گا۔

حاصل بیرکہ انسان کے اندرجس قدراوصاف بڑھتے جائیں گے،اس کی قدرو قیت اورعزت ووقار میں اضافہ ہوتا چلا جائے گا اور بیر بات بھی معلوم ہے کہ بالذات انسان میں کوئی کمال نہیں،کمال ایک عارضی شک ہے، جومحت کر کے لایا جاتا ہے، یہی وجہ ہے کہ ہم بچے کی تربیت کرتے ہیں،تعلیم دیتے ہیں اورا گروہ تعلیم سے جی چرا تا ہے تولا کچے دلاتے ہیں،اس لیے کہ ہم چاہتے ہیں کہ بچے کسی ہنراور کمال کا مالک بن جائے۔

#### حقیقت آدمیت:-

اس کا حاصل یہ نکلا کہ جب انسان کے اندراوصاف و کمال جمع ہوجا ئیں وہ علم وفضل کا مالک بن جائے تواس کی تو قیر ہوتی ہے ، عزت ہوتی ہے۔ اگر آدمی کی صورت ہی کا نام انسان ہوتا تو نبی کریم خاتم انسین سی ایٹی ہے اورابوجہل میں کوئی فرق نہ ہوتا ،صورت تو دونوں کی کیساں ہی تھی اس سے معلوم ہوا کہ انسانیت دراصل آتی ہے سیرت سے ، اخلاق سے ، اگر صورت اچھی ہوئی لیکن باطن خراب ہے یا ظاہر درست ہے لیکن اندر ناقص اور نکما تواس سے کوئی بات پیدا نہ ہوگی۔ بلکہ بیصورت ِ حال عیب ہے ہنر نہیں اور اسی طرح باطن کے خراب رہتے ہوئے ظاہر کو بنانے اور سنوار نے کی جدو جہد بالکل ایس ہے کہ جیسا کہ نجاست کے اوپر چاندی کا ورق لگا دیا جائے اس طرح نجاست کا پاک ہونا تو در کنارور ق بھی نا پاک اور نا قابل استعال ہوجائے گا۔ اسی طرح اگر کوئی بہترین لباس پہن لے مگر دل گندگی سے بھر اہوا ہوتو لباس کی وجہد سے وہ نہ تو واجب الاحترام ہوگا اور نہ اس کے کمال میں کسی طرح کا اضافہ ہوگا۔

ارسطومشہور کیم اور فلسفی گرراہے، رات دن جڑی ہوٹیوں کی تلاش میں رہتا اوران کا امتحان لیا کرتا تھا، وہ اپنے کام میں اتنامشغول رہتا ہے کہ اسے نہ دن کی فہر ہوتی اور نہ رات کی ۔ ایک مرتبہ ایسا ہوا کہ سارے دن کا تھکا ہارا راست پرسوگیا، انفاق سے اسی دن بادشاہ کی سواری نگل ہوئی تھی، آگآ گے نقیب و چو بدار ہو بچو، ہٹو بچو، کی کر جنے بین میں اس طرح مست کہ اسے بچھ بھی خبر نہیں پڑا سوتار ہا۔ ان بے چاروں کو کی قتم کی فکر نہیں ہوا کرتی ہے، بادشاہ کی سواری کا گزر راسے ہوا، اسے اس طرح سوتے دیکھ کر چلتے چلتے بادشاہ نے خصہ میں ایک ٹھوکر ماری اس پراس نے کہا'' بادشاہ نے کہا'' عبال گتا آ ہے جنگل کے در نہ معلوم ہوتے ہیں، اس لیے کہوہی ٹھوکر ماری اس پراس نے کہا'' بادشاہ کو اس کے اس گستا خانہ کام کو تن کر اور تی ہوئے جا آ کہ بین اس سے ہوا، اسے اس طرح سوتے ہیں ہوتے ہیں، اس لیے کہوہ کی ٹھوکر مارتے ہوئے جا کرتے ہیں'' ۔ بادشاہ کو اس کے اس گستا خانہ کام کو تن کر اور تھی خصہ آ یا اس نے کہا'' بیساری چیز میں بادشاہ ہول میر بے پاس خزانہ ہے، فوجیس ہیں، قلعہ ہے، تخت و تاج ہے پھر بھی تو مجھ سے بید گستا خانہ انداز اختیار کئے ہوئے ہے۔ اس سونے کہا'' بیساری چیز میں ہوبا ہوگا کہ تو بی اور کو ن سامی کی وجھے والائمیں ہوگا ، آدی کو نخر اپنا اندر میں کون می چیز ہوگر ن چا ورکون سامی کا ل نہیں ہوبا گا، تیراکوئی باندھ۔ پھر ہم دونوں دریا میں کودیں جب معلوم ہوگا کہ توکون ہو اور میں کون ہوں؟ تیرے اندر کیا کمال ہے، اور میں کون ہوں؟ تیرے اندر کیا کمال ہے، اور میں کون ہوں؟ تیرے اندر کیا کمال ہے، ''۔ کہال ہے؟''۔

حاصل بیرکہ آدمی صورت انسانی کا نام نہیں اور نہ اس کی وجہ ہے آدمی باعزت اور با کمال بنتا ہے اس طرح لباس، وہ انسان کے باہر کی چیز ہے اور دولت تو اس سے بھی باہر ہوتی ہے۔ لہذا ان چیز وں کی وجہ ہے با کمال ہونا کوئی معنی نہیں رکھتا، سرچشمہ کمال تو خدا ہی کی ذات ہے اور ہمارے اندر جو کمال آئے گا وہ وہیں سے آئے گا اور اس کے لیے ضروری ہے کہ ہمار اقر ب ہو بارگاہ خدا وندی سے اور ظاہر ہے کہ قر ب حاصل کرنے کے لیے جدو جہد کرنی پڑے گی ، پھر جس قدر جدو جہد بڑھے گی قر ب بڑھے گا اور جس قدر قرب بڑھتا جائے گا کمال آتا چلا جائے گا اور جبتنا دور ہوگا کمال کے اندر کی پیدا ہوتی جائے گی اور تیزل آجائیگا۔

www.jamaat-aysha.com V-1.4

### كمالات انساني:-

انسان کے دو کمال ہوتے ہیں ایک تو اس کاعلمی کمال اور دوسراعملی کمال پیدا کرنے کے لیے مکا تب ہیں، مدارس ہیں، یو نیورسٹیاں ہیں اورعملی کمال پیدا کرنے کے بھی مختلف طریقے ہیں اورمختلف ذرائع ہیں،امام غزالی نے اپنی کتاب احیاءالعلوم میں عملی کمال پیدا کرنے کے چارطریقے لکھے ہیں:

## 1 صحبت الل الله 2 مواخاة في الله 3 وثمن ك ذريع اصلاح 4 محاسبة س

#### 1\_صحبت ابل الله:-

اول بیکه اہل اللہ کی صحبت میں رہا جائے ، ان حضرات کی جتنی زیادہ صحبت نصیب ہوگی اتنا ہی ان کا رنگ قلب کے اندراتر تا چلا جائے گا، مثل مشہور ہے کہ خربوز ہور کی کرخر بوزہ رنگ پکڑتا ہے ، صحبت نیک سے آدمی کے اندر خیر پیدا ہوتی ہے ، خوبی پیدا ہوتی ہے ، نبی کریم خاتم النہبین صل الیہ الیہ بھے ساتھی اور بر سے رفیق کی مثال ، مثلک کے ساتھ رکھنے والے اور بھٹی دھو نکنے والے کی ہی ہے ، لیس مثلک والا اگر تمہارے پاس سے بھی گزرگیا تو جب بھی نفع ، تم اس سے بچھ خرید لو گئے والے کی ہی ہے ، لیس مثلک والا اگر تمہارے پاس سے بھی گزرگیا تو جب بھی نفع ، تم اس سے بچھ خرید لو گئے والے سے تعلق میں کپڑا جلے گا ور نہ تو اس کی بد بو بلا شبہ دماغ کو مکدر رکھے گی " - ( بخاری ، کتاب الذبائح والصید والتسمیة علی الصید ، باب المسک ، ۲۵ / ۵۵۳۷ ، حدیث : ۵۵۳۴ )

ہر چیز کے اثرات ہوا کرتے ہیں اگرآپ دریا کے کنارے آباد ہونگے تو آپ کے مزاح میں بھی رطوبت پیدا ہوگی ،خشک علاقے میں رہیں گے تو (خشکی) پیدا ہوگی ،گلاب کے چھول کو کپڑے میں رکھ دیجئے ،تھوڑی دیر بعد نکالیں گے تو کپڑے میں سے بھی گلاب کی خوشبو آئے گی ،ریشمی کپڑوں میں عورتیں برسات کے موسم میں گولیاں رکھ دیتی ہیں ،اگلے موسم میں جب نکالی ہیں تو کپڑوں سے گولیوں کی بد ہوآتی ہے، حالانکہ کپڑے کی ذات میں نہ خوشبو ہے، نہ بد بو، مگر مصاحبت کا اثر پڑتا ہے۔

اگر گلاب کواس کا مصاحب بنادیا جائے تو کپڑے میں خوشبوآتی ہے اوراگر گولیوں کومصاحب بنادیا جائے تواس کے اثرات کپڑوں کے اندرر چی بس جاتے ہیں اور کپڑے سے بدبوآنے گئی ہے اس طرح اہل اللہ کی صحبت کے اثرات ہوتے ہیں جن سے متاثر ہوئے بغیر انسان نہیں رہ سکتا ، ایک عالم ربانی اور درویش حقانی کی شان میہوتی ہے کہ اس کے پاس بیٹھ کر خدایا دآئے گایا کہ ان کا ذکر ، ذکر خداکی تمہید ہے۔

## فيض صحبت نبوى (خاتم النبيين مالينظالياتم):-

یمی وجہ ہے کہ جومر تبداور مقام حضرات صحابہ یہ کو حاصل ہے وہ کسی دوسر ہے کونصیب نہیں کوئی بڑے سے بڑا قطب ہو، نموث ہو، صحابیت کے رہے کوئہیں پہنچ سکتا۔ اس لیے کہ ان حضرات نے نبی کریم خاتم النہیین صلافی آلیا ہی کی صحبت اٹھائی ہے ، آپ خاتم النہیین صلافی آلیا ہی کہ کہ کہ ان حضرات نے نبی کریم خاتم النہیین صلافی آلیا ہی کی صحبت اٹھائی ہے کہ ہونے کا شرف حاصل ہوا اس کے کمالات کا کیا کہنا، ایک آ دمی آ فتاب کے نیچے النہیین صلافی آلیا ہی کہ کہ موگا۔ جتنا آ فتاب سے قریب ہوگا کھڑا ہوتو اس پر جوگری ہوگی وہ کمرے میں بیٹھنے والے کوئیس ہوسکتی اور جو تہہ خانے میں بیٹھا ہوگا اس پر دھوپ اور گری کا اثر اور بھی کم ہوگا۔ جتنا آ فتاب سے قریب ہوگا حرارت اور نورانیت بڑھتی جائے گی۔ نبی کریم خاتم النہیین صلافی آلیا ہم آ فتاب نبوت ہیں آپ خاتم النہیین صلافی آلیا ہم سے جو بلا واسط مستفید ہوئے ہیں ان کے فضائل اور کمالات درجہ اولی میں ہیں اور جو بالواسطہ ہیں ان کا ثانوی درجہ ہو اوران حضرات سے جن لوگوں نے استفادہ کیا اور تیسر نے نمبر پر ہیں۔ اس طرح درجہ بدرجہ کی ہوتی چلی حائے گی۔

ایک حدیث میں آپ خاتم انہیں من فی این سے بہتر میراز مانہ ہے گھر جواس سے متصل ہو پھر جواس سے متصل ہو" - (صحیح بخاری، حدیث نمبر 2652)
سلف میں شاگر دواستاد کی اصلاح نہیں تھی بلکہ شاگر دوں کو' صاحب' کے نام سے یاد کیا جا تا ہے ۔ کہا جا تا تھا کہ بیاصحاب ابوحنیف ٹین ، بیاصحاب ما لک ٹین بیاس عاصل کے بین الکہ ساتھ ہی ساتھ اپنے استاد اور شخ سے محض کتاب کے الفاظ اور معنی ہی نہیں حاصل کئے بین بلکہ ساتھ ہی ساتھ اپنے استاد کے رنگ کو بھی قبول کیا تھا جو آ قائے رحمت خاتم النہ بین ساٹھ آئی ہی کہ سب سے بڑی چیز ہے صحبت ۔ اس کے ذریعہ ایک کے قلب کا رنگ اور اس کے جذبات دوسرے کے اندر آتے ہیں ۔ محقولہ ہے کہ''زاعلم کا منہیں آتا ، نری صحبت کا م آجاتی ہے'' ۔ یعنی تم اگر محبوب سے ملنا چاہتے ہوتو پہلے اس کے پاس جانے والوں سے رسم وراہ پیدا کرو، وہ کسی دن تذکرہ کردیں گے ہمہاری بھی رسائی ہوجائے گی ، ایسے ہی اللہ تبارک وتعالیٰ تک پہنچنے کے لیے پہلے اللہ والوں سے ملاجائے ، ان کے رنگ کو قبول کیا جائے ۔ اخلاق کو درست کیا جائے ، نفس کی اصلاح کی جائے تو پھر بلا شبہ اللہ تعالیٰ ہمیں بھی قبول فرمالیں گے اور کے دیگر کی جائے تو پھر بلا شبہ اللہ تعالیٰ ہمیں بھی قبول فرمالیں گے اور کی درست کیا جائے ، نفس کی اصلاح کی جائے تو پھر بلا شبہ اللہ تعالیٰ ہمیں بھی قبول فرمالیں گے اور کے درنگ کو قبول کیا جائے ، تعوی کے بدلنے کی کوشش کی جائے ۔ اخلاق کو درست کیا جائے ، نفس کی اصلاح کی جائے تو پھر بلا شبہ اللہ تعالیٰ ہمیں بھی قبول فرمالیں گے اور

فلاح اصلاح نفس اورتبليغي جماعت

ا پنا بنالیں گے۔اگرکسی کے پاس علم ہے گراس نے اچھی صحبت نہیں اختیار کی ہے اس کا رنگ نہیں قبول کیا ہے تو وہ علم صرف لفظی ہو گا حقیقی نہیں ہوگا۔اللہ تبارک وتعالیٰ نے قرآن یا ک میں سورۃ تو بہ آیت نمبر 119 میں فرمایا:

اِتِّقُو اللهُ وَكُونُو مُعَ الصَّدقينَ ترجمه: "الله عدد واورمعيت اختيار كروسي لوكول كى"-

سپچوں کی معیت اختیار کرنے سے ان کے اثرات تمہارے اندر پیدا ہوں گے اور سپائی کی خوبی تمہارے ذہن میں بیٹھتی چلی جائے گی صحبت ہی کی بات ہے کہ محد ثین کے یہاں ان راویوں کی روایت زیادہ قابل قبول ہوتی ہے جنہوں نے محض سنا ہی نہیں بلکہ اپنے شنخ کی صحبت بھی زیادہ سے زیادہ اٹھائی ہو۔ عمار حقة

ایک علم تو ہوتا ہے رسی اور نظی جو پڑھنے اور کتابوں سے آجا تا ہے اور ایک علم ہوتا ہے جیتی جوعلاء ربانی اور اہل اللہ کی صحبت سے آتا ہے، بہت سے لوگ ایسے بھی دیکھنے میں آئے کہ وہ عالم تو نہیں مگر عالموں کی بھی رہنمائی فرماتے تھے نیک صحبت سے اخلاق بدل جاتے ہیں ، روحیں پلٹ جاتی ہیں ، نبی کریم خاتم النہیین ساتھ اللہ اللہ کی سے بھر الموں کی بھی رہنمائی فرماتے تھے نیک صحبت سے اخلاق بدل جاتے ہیں ، روحیں پلٹ جاتی ہیں ، نبی کریم خاتم النہیین ساتھ اللہ اللہ کی سے بھر الموں کی بھی رہنمائی فرماتے تھے نیک صحبت سے اخلاق بدل جو بھر الموں کی بھی رہنمائی فرماتے ہیں کہ آپ جاتے ہیں کہ آپ خاتم النہ بین ساتھ ہیں کہ آپ میں کہ جوزہ ہے۔ اور کی میں میں کر کھر والے ہیں کہ آپ کے بھر سے بی مشکل ہم بلا جھجک کہد سکتے ہیں کہ آپ خاتم النہ بین ساتھ اللہ تھا کہ جوزہ ہے۔

## 2) مواخاة في الله (الله ك ليدوستي)

لین اگر کسی شخص کواتفاق سے شخ میسر نہ آئے اور وہ کہے کہ میری بستی میں نہ تو کوئی شخ ہے نہ کوئی عالم پھر میر نے نسس کی اصلاح کی کیا صورت ہوگی؟، ایسے شخص کے متعلق امام غزائی نے لکھا کہ اسے ما یوں نہیں ہونا چاہیے، دوسراطریقہ یہ ہے کہ بستی میں اس کا کوئی دوست تو ہوگا ہی اور گرنہ ہوتو ایک دو آدمیوں سے دوتی کر کے آپ لیس میں مجھوتہ کر لینا چاہیے کہ اگر میں کوئی برا کام کروں تو تم میرا ہاتھ پکڑ کرروک دو، تم کروگے تو میں روک دوں گاتم سے کوئی کو تا ہی ہوگی تو میں تنبیہ کروں گا، مجھ سے ہوگی تو تم میں اسلاح کی کرنا گردوتی اسطرح ہوگئی تو زیادہ نہیں چالیس دن کے اندرسینکڑوں برائیاں ختم ہوجائیں گی۔ تو اگر کوئی شخص نہیں ملتا، کوئی عالم نہیں ملتا، تو اس طرح اپنے نفس کی اصلاح کی جاسکتی ہے، شریعت کی اصطلاح میں اسے مواخات فی اللہ کہتے ہیں۔

حدیث میں آتا ہے کہ قیامت کے دن سات آدمی ایسے ہوں گے جنہیں اس دن ،جس دن کہ کہیں سایہ نہ ہوگا اللہ تبارک وتعالی عرش کے سائے سلے جگہ دیں کے آنحضرت خاتم النہ بین صل اللہ تبان میں اللہ تعالی اپنے سایہ میں لیس گے جس دن کہ سوائے خدا کے سی کا سایہ نہ ہوگا ، ایک انصاف پرور بادشاہ ، دوسر ہے وہ نو جوان جسکی جوانی کا آغاز ہی اللہ تعالی کی عبادت میں ہوا اور تیسر اوہ شخص جس کا دل مسجد کے ساتھ اٹکا ہوا ہے ، جب مسجد سے نکلتا ہے تو انساف پرور بادشاہ ، دوسر ہے وہ نو جوان جسکی جوانی کا آغاز ہی اللہ تعالی کی عبادت میں ہوا اور تیسر اوہ شخص جس کا در اللہ ہی کے لیے ترک تعلق کیا اور ایک وہ شخص ہے کہ جس نے خدا کو یہ جب کہ جسا کی اور اللہ ہی کے لیے ترک تعلق کیا اور ایک وہ شخص ہے کہ جس ایک ایسی عورت نے زنا کی دعوت دی جوخو بصورت بھی تھی اور باند خاندان سے تعلق بھی یا دکیا ہو تہائی میں اور اس کی آئکھوں سے آنسو جاری ہو گئے اور ایک وہ ہے کہ جسا ایک ایسی عورت نے زنا کی دعوت دی جوخو بصورت بھی تھی اور باند خاندان سے تعلق بھی رکھی تھی ، اس پر اس نو جوان نے یہ کہد دیا کہ مجھے تو خدا کا خوف اس کا م کی اجازت نہیں دیتا اور ایک وہ شخص جس نے صدقہ دیا اور اتنا چھیایا کہ با نمیں ہاتھ کو بھی نہیں معلوم کہ داسنے ہاتھ نے کیا دیا''۔ (صحیح بخاری)

آپ خاتم الندیعین ساٹھائیا ہے فرمایا" جودوُخص آپس میں فی اللہ محبت کرتے ہیں ان دونوں میں سے اللہ تعالیٰ کے نز دیک زیادہ محبوب وہ ہوتا ہے جو دوسر سے سے زیادہ محبت رکھتا ہے "۔ (مشدرک حاکم)

ا منظاب دوست: دوست کی تین شمیں ہوتی ہیں ایک تو' دستر خوانی دوست' اگر خدانے آپ کا دستر خوان سلامت رکھا ہے تو چرآپ کے لیے دوستوں کی کمی نہیں جتنے چاہے جمع کر لیجئے اور بعض ' ربانی دوست' ، ہوتے ہیں ان کی بھی دنیا میں کوئی کی نہیں اور بعض جگری اور' دھتی وست' ، وہ ہوا کرتے ہیں جو صرف آرام اور راحت میں ہی چاہے جمع کر لیجئے اور بعض ' ربانی دوستوں کی تعداد یقینا کم ہے۔ بہر حال اصلاح نفس کے لیے اگرشیخ نہیں ملتا تو اپنے ہی دوستوں سے نہیں بلکہ تکلیف اور مصیبت میں بھی پورا پورا ساتھ دیتے ہیں ، ایسے دوستوں کی تعداد یقینا کم ہے۔ بہر حال اصلاح کرنی چاہیے۔

3۔ شمن کو ریعے اصلاح: - لیکن اگر کوئی کے کہ میرا دوست ہی نہیں تو پھراس کے لیے تیسراطریقہ یہ ہے کہ اُسے اپنے دشمنوں کے ذریعے اپنی اصلاح کرنی چاہیے، ایسا تو شاید ہی کوئی ہوگا کہ آج کے دور میں جس کا کوئی دشمن نہ ہو، آپ کے دشمن چھانٹ کر آپ کے عیوب اور برائیاں نکالتے اور پھیلاتے رہیں گے اب آپ کا کام یہ ہوگا کہ آپ کے اندر جو برائیاں ہیں آئیس چھوڑتے چلے جائیں۔

4 محاسبہ نسن: -اورا گرکوئی کے کہ میں تو پہاڑی کھوہ میں رہتا ہوں، مجھے نہ کسی شخ کی صحبت میسر ہے اور نہ کوئی میرا دوست ہے نہ دشمن ہے پھر میرے لیے اصلاح کا کیا طریقہ ہوگا۔امام غزائی کھھے ہیں کہ اس کو بھی مالیوں نہیں ہونا چاہیے۔اس کے لیے چوتھا طریقہ محاسبہ نفس کا ہے روز اند سوتے وقت کم از کم پندرہ منٹ مراقبہ کر ہے اور سوچ کے آج میں نے کتنی بھلا ئیاں کی س اور کتنے گناہ مجھ سے سرز دہوئے، جو بھلا ئیاں کی ہوں ان پر شکرا داکریں اس لیے کہ شکر کرنے سے اللہ تعالی نیا دتی کی توفیق دیں گے۔ قرآن پاک میں سورۃ ابراہیم آیت نمبر 7 میں ارشاد خداوندی ہے لَئِنْ شَکَوٰ تُنْمُ لَا زِیْدَنَکُمُ 'ترجمہ:اگرتم شکرا داکر و گئو ہم تمہاری نعمتوں کو بڑھا دیں گئاہ جھڑ جا ئیں اداکریں گے خدا تعالی نعمتوں کو بڑھا دیں گے اور جو گناہ سرز دہوئے ہوں ان پر سپچ دل سے تو بہ کریں، جب صدق دل سے تو بہ کرلیں گے تو تمہارے گناہ جھڑ جا ئیں گ

حاصل یہ کہ اولاً شخ کے ذریعے نس کی اصلاح سیجئے، شیخ نہ ملتو پھر دوست کے ذریعے خوبیاں پیدا سیجئے اورا گر دوست نہ ہوتو پھر دشمن کو آلہ کار بنائے اورا گر دوست نہ ہوتو پھر دشمن کو آلہ کار بنائے اورا گرا نفاق سے چاروں چیزیں دشمن بھی نہیں ہے تواپنا شیخ خود ہی کو بنا لیجئے۔اصلاح کے یہی چارطریقے ہیں،ان میں سے اگرا یک بھی میسر آجائے تو نجات کیلئے کافی ہے اورا گرا نفاق سے چاروں چیزیں میسر آجائیں تو میسر آجائیں تو وہ شخص کیمیا بن جائے گا کہ (1) شیخ رہبر بھی ہو(2) مواخاۃ فی اللہ بھی ہو(3) دشمن بھی ہواور (4) محاسبہ بھی ہو۔ گویا اگر کسی کو یہ چارچیزیں میسر آجائیں تو پھرز ہے قسمت وزبے نصیب۔

جماعت کی برکات: جماعت کی برکات: جماعت اگرچھوٹی بھی ہوتو دس پندرہ لوگ تو ہوتے ہیں۔ انبی دس پندرہ آ دمیوں کی جماعت میں کوئی نہ کوئی مقبول خداوندی تو ضرور بی ہوگا اور ساتھ رہنے کی وجہ ہے کہ مومن کونماز باجماعت پڑھنے کا حکم ہے۔ اس لیے کہ وہ کتنا ہی کمزور کیوں نہ ہوں ، پھر بھی مجموعہ میں خدا کا مقبول بندہ ایسا ضرور ہوتا ہے جس کی وجہ ہے لیوری جماعت کی نماز کی بھی کمزور کیوں نہ ہوں ، پھر بھی مجموعہ میں خدا کا مقبول بندہ ضرور ہوگا جسکی وجہ ہے اس کی مقبول ہے ہی وجہ ہے کہ معلوم ہوا کہ جماعت میں خواہ کتے ہی ضعیف کیوں نہ ہوں ، کیکن خدا کا کوئی مقبول بندہ ضرور ہوگا جسکی وجہ ہے اس کی مقبول ہوگی۔ پھرا گر جماعت کا ہرفر دذاتی غرض سے بالا ہوکر صرف اور صرف رضائے الی کے لیے کا م کرے گاتو یہ جماعت اللہ کے زدیک کتی مقبول ہوگی ؟۔ بہت زیادہ۔ (اللہ اکبر)

ہماعت کا ہرفر دذاتی غرض سے بالا ہوکر صرف اور صرف رضائے الی کے لیے کا م کرے گاتو یہ جماعت اللہ کے زدیک کتی مقبول ہوگی ؟۔ بہت زیادہ۔ (اللہ اکبر)

ہماعت کا ہرفر دذاتی غرض سے بالا ہوکر صرف اور دوائیاں موجود ہیں ، جو ہدایت کے لیے ایک ایسام بچون م کب ہیں کہ اس کے بعد پھر کسی اور چیز کی ضرور سے نہیں رہتی ،

بھی ہوتی ہے اور جب ان تمام باتوں کے ساتھ ہم دات کو سوئیں گے تو یقینا سوچیں گے کہ آج ہم نے کتی نیکیاں کیں اور کتنی برائیاں اور پھرنیکوں پر شکرانے کا خیال آ کے کسی ہوتی ہوں کا سلسلہ بڑھ جائے گا اور برائیاں گھٹی چیلی جائی نیکیاں کیس اور کتی برائیاں اور پھرنیکوں پر شکرانے کا خیال آ کے کہ اسل طرح نیکیوں کا سلسلہ بڑھ جائے گا اور برائیاں گھٹی چیلی جائی نیکیاں کیس اور کتنی برائیاں اور پھرنیکوں پر شکرانے کا خیال آ کے کہ مانے کتا ہوگی کے ایک اسلسلہ بڑھ جائے گا اور برائیاں گھٹی چیلی جائی نیکیوں کو سلسل کو بھر کیا ہوگی ہوگی ہوگیں گیرائی ہوگی ہوگیں گور بھرائیں گھٹی چیل ہوگیں کے ایک اسلسلہ بڑھ جائے گا اور برائیاں گھٹی چیلی ہوگیں کے دور بھر کی جو کی ہوگی ہوگیں گیری گور کو کیا ہوگیں گھڑی ہوگیں گور کو کیوں کی سے کھٹی نیکیوں کو کور کی ہوگی ہوگیں گیا گھڑی کے کہ کور کیا گھڑی کی کور کور کیا گھڑی کی کور کیا گھڑی کی کور کیا گھڑی کی کور کیا گھڑی کے کور کور کی کور کور کیا گور کیا گور کیور کیا گھڑی کیا گھڑی کے کہ کیا گھڑی کور کی کور کی کور کی کور کور کی کور کی کی کی کور کور کی کور کور کی کور کی کور کی کور کیا کی

تبلغ ایک انعام خداوندی ہے بیاللہ کی دی ہوئی توفیق اور ہماری قسمت کی بات ہے کہ ہمارے جھے میں کام کرنا آیا اور دوسروں کے جھے میں اعتراض کرنا آیا۔اس لیے ہمیں اللہ تعالیٰ کاشکر گزار ہونا چاہیے کہ اس نے ہمیں کام کرنے کی توفیق عطافر مائی اور اعتراضات سے بچالیا اور تبلیغ میں اصلاح نفس کے تمام طریقے موجود ہیں جوجتنی محنت کرے گا اتن ہی ترقی کرے گا اور جتناعمل کرے گا اسے ہی شمرات مرتب ہوں گے۔

\*\*\*\*

www.jamaat-aysha.com V-1.4

### تعليم وتبليغ

تعلیم اور تبلیغ میں ایک نمایاں فرق ہے اور وہ یہ کتعلیم طلب والوں کودی جاتی ہے اور طلب والے خود سکھنے کے لئے جمع ہوجاتے ہیں۔ جبکہ تبلیغ بے طلبوں میں طلب پیدا کرنے کے لئے اور ہوں میں احساس پیدا کرنے کے لئے اور سوئے ہوؤں کو جگانے کے لئے کی جاتی ہے۔

طالب علم ہلم کی طلب میں خود چل کرآتے ہیں اور بےطلب ہمارے پاس خود چل کرنہیں آئیں گے۔ہمیں ان کے پاس خود چل کر جانا ہوگا۔ یہی انبیاء کرامؓ کا طریقہ تھا۔اوراس کوتلینج کہتے ہیں۔علاءاورعوام میں فاصلے نہیں ہونے جاہئیں۔

حق بات کودوسروں تک پہنچانااور دین کی تبلیغ واشاعت کا کام انتہائی امانت ودیانت سے کرنااللہ کا حکم ہے اوراللہ کا کام کرنے والااللہ کی نگرانی میں ہے۔اگردل میں بیہ تصور جاگ اٹھے کہ اللہ کی مدد ہمارے ساتھ ہے تو کس بات کا ڈراور کس کا خوف؟ بیبی تصور دین کا کام کرتے وقت ہمارے دل میں ہونا چاہیے، ہم اس ملک میں اوران حالات میں اگرایئے آپ کو بچا سکتے ہیں توصرف مذہب کے نام ہے،اس کے علاوہ ہماری نجات کا دوسرا کوئی ذریعے نہیں ہے۔

قوت ایمان: - تاریخ دیکھی جائے ،آ دم سے لے کرآج تک فتح آن ہی قوموں کی ہوئی جوایمان والے تھے اور جن لوگوں نے ایمان والوں کی مخالفت کی ،ان کو تکیفیں دیں ،ایذائیں پہنچائی وہ ذلیل وخوار ہوئے ،فرعون ، ہامان ،شداد ،ابوجہل ،ابولہب اور ان جیسے تمام مال ودولت والے جنہوں نے اپنے اپنے وقتوں میں ایمان والوں کوستایا ، پریشان کیا اور ذلیل ورسوا کرنے کی کوشش کی کیکن انجام کارخود ہی ذلت وخواری سے دو چار ہوئے۔

عام تبلغ برخص پر ضروری ہے: - دین کی تبلیغ واشاعت کا کام اس لیے شروع کیا گیا، کیونکہ عام طور پریہ بچھ لیا گیا تھا کہ بیکا مصرف علماء سے متعلق ہے، وہ مسائل جن میں اختلاف ہوا انہیں نہ بیان کیا جائے، وہ علماء کا کام ہے اور علماء اس کو بوقت ضرورت بیان کریں جبکہ عام تبلیغ برخض پر لازمی ہے۔ نیکی کی بات من کر دوسروں تک پہنچا دینا عام تبلیغ ہر حض پر لازمی ہے۔ نیکی کی بات من کر دوسروں تک پہنچا دینا عام تبلیغ ہر تحض پر لازمی ہے۔ نیکی کی بات من کر دوسروں تک پہنچا دینا عام تبلیغ ہر تحض پر لازمی ہے۔ نیکی کی بات من کر دوسروں تک پہنچا دینا عام تبلیغ ہر تحض پر لازمی ہے۔ نیکی کی بات من کر دوسروں تک پہنچا

ترجمه: '' مومن مرداورمومن عورتیں ایک دوسرے کے رفیق ہیں۔ بھلائی کا حکم کرتے ہیں اور برائی سے روکتے ہیں'' -

تعلی**غ میں باہر نکلنے کا فائدہ: -**تبلیغ کے کام میں آدمی کواس کے گھر سے نکالا جاتا ہے وہ گھر کے ماحول سے نکل کر دوسر سے کے گھر میں پہنچتا ہے، یہاں اسے داعی اور عامل دونوں بننا پڑتا ہے، وہ داعی بن کر آتا ہے اور عامل بن کر جاتا ہے۔ ( یعنی دعوت دوسروں کود سے گا توخود کمل کر کے بھی دکھائے گا )

مشرکین کے برتاؤےآپ خاتم النبیین ساٹھالیا کم کے دل میں جو دکھ اور تکلیف ہوتی تھی اس پرخوداللہ تعالیٰ نے سورہ پونس، آیت نمبر 65 میں فر مایا: مشرکین کے برتاؤےآپ ایک میں میں میں ایک میں جو دکھ اور تکلیف ہوتی تھی اس پرخوداللہ تعالیٰ نے سورہ پونس، آیت نمبر 65 میں فر مایا:

فَاصبِر كَمَاصَبَرَ أُولُو االعَزمِ مِنَ الرُّسُلِ " "آپ صبر يَجِيَّ جبيها كه آپ تِ بل دوسر عا ولوالعزم (صاحب بمت) رسولوں نے كيا".

اورسورة المعارج، آيت نمبر 5 مين الله تعالى في فرمايا فاصبر صَبرًا جَمِيلًا "مسركادامن ما ته سينه چهور يئ "

اورا گراس پر بھی پیجابل اعتراض کریں تو آپ خاتم النہین علیہ ان پراپنے دل کونہ کڑا ہیے۔ ۔

پھراللدتعالی نے سورة الغاشیہ، آیت نمبر 22 میں فرمایا: لَسْتَ عَلَيْهِ فِي مِصْفِطٍ " " آپ کوان پرزبردی کرنے کے لئے مسلط نہیں کیا گیا۔ "

جہادا كبر: - يه بات اسلام كے منافى معلوم ہوتى ہے كہ پٹتے رہنے اور مصائب وتكاليف برداشت كرنے كاكوئى مقصد سمجھ ميں نہيں آتا، بات بينہيں بلكہ خدا كا بيتكم تھا كہ ہوتى من تكاليف ومصائب كو برداشت كرواور زبان سے أف بھى نہ كرو۔اس كامطلب ينہيں كہ جواب نہ دياجائے، جواب دياجائے اوراس سے بھى سخت دياجائے اگر تلوار

سے جسم پر حملہ کیا جائے تو اس کا جواب زبان سے روح پر حملہ کر کے دیا جائے اگر تکلیف پہنچائی جائے تو دین کی بات انہیں پہنچا کر تکلیف پہنچائی جائے کیکن جب حکم خداوندی ہو-

وحدت دین ہے، شریعتیں مختلف ہیں، تمام انبیاء کا قرآن سے شوت: الغرض دین آج تک وہی دین ہے، شریعتیں مختلف ہیں، تمام انبیاء کا دین ایک ہی رہا، یعنی تو حید ضداوندی، اس توحید سے پھر سارے اعمال پیدا ہوئے اس کو فرمایا۔ کان دین الانبیاء لا المه الا الله یعنی دین ایک اور شریعتیں مختلف، اگر فور کیا جائے تو قرآن کریم ہیں سورة الشور کی آیت نمبر 13 اس کا اشارہ نکاتا ہوا معلوم ہوتا ہے جہاں دین کے بارے میں ارشاد ہے وہاں فرمایا '' ہم نے جو وصیت حضرت نوح علیہ السلام کو کی تھی ، وہی وصیت حضور خاتم النبیین صلاح آلیا ہم کو کی تھی ہوتا ہے جہاں دین کے بارے میں ارشاد ہوئی کو کی کہ دین قائم کرو۔ اس میں تفریق مت ڈالو" - وہ اول سے لے کرآخیر تک ایک تھا۔ شرع الکم کے لفظ میں مجموعہ استعمال کیا گیا کہ تم سب کیلئے اللہ نے ایک دین کو ذہب کر دیا ، دین میں تفریق نہیں ہے اور شریعت کے بارے میں فرمایا:

لِكُلِّ اُمَّةِ جَعَلْنَاهِنْكُمْ شِوْعَةً وَمِنْهَاجاً ''تم میں سے ہرا یک جماعت اورامت کیلئے ہم نے شریعتیں اور راستے مختلف بنادیۓ'۔ (سورۃ المائدہ، آیت نمبر 48) جہاں دین کالفظ ہے وہاں مجموعے کوکہا گیا کہ تمہارے لیے ایک دین ہے اور جہاں شریعتوں کا ذکر ہے وہاں''لکل امدہ''فرما یا ہر طبقہ اور ہرامت کیلئے فرما یا -غرض قر آن کریم سے بالکل تائید ہوتی ہے کہ دین واحد ہے اور شریعتیں مختلف ہیں یعنی ---شریعتیں مزاج اقوام کے لحاظ سے مختلف ہوتی ہیں۔

ہمیشددین ایک رہااور شریعت حسب مزاح اقوام نازل پر ہوتی رہیں۔اللہ کادین ایک ہی ہے، جوحضرت آدم سے شروع ہوااور نی کریم خاتم النہین سل اللہ کادین ایک ہی ہے، جوحضرت آدم سے شروع ہوااور نی کریم خاتم النہین سل اللہ کادین ایک ہی ہے، جوحضرت آدم سے سے وجود خداوندی ہتو حیدالی،رسالت ونبوت، تمام انبیا عمام انبیا عمام میں بنیادی جنت ودوزخ، میزان، بل صراط، بیتمام چیزیں تمام انبیا عمود کا کئیں، جو بنیادی اصول ہیں۔

آ گے شریعتیں لیمنی ملی پروگرام ہیں، جوان اصولوں کے تحت ہیں وہ اقوام کے مختلف مزاج ونفسیات اوران کی طبعی افتاد کے باعث مختلف رہی ہیں، جیسی ضرورت ہوئی اس انداز کا عمل ان کو بخشا گیا۔اگر قوم سخت مزاج ہوئی توشر می احکام سخت نازل ہوئے اگر کسی قوم کے مزاج میں بھی تواحکام میں بھی نرمی رکھی گئی،اگر اعتدال ہے تواحکام میں بھی اعتدال رکھا گیا۔غرض احکام نفسیات اقوام کے مزاج کے مطابق حق تعالی نے نازل فرمائے۔مثلاً

1- حضرت آدم کا دور مبارک ہے:- اسے یوں سیجھے کہ وہ اس عالم بشریت کی طفولیت اور لڑکین کا زمانہ ہے گویا عالم بشریت ایک لڑکا ہے جو آ گے جا کے جوان اور بوڑھا ہوا اس زمانے کے احکام بہت ملکے تھے عَلَمَ اَدَمَ الْاَسْمَائِیُ ''جیزوں کے نام یادکرائے گئ' (سورۃ البقرہ آیت نمبر 31) جیسے بچوں کی ابتداء میں ہم یادکر ادیتے ہیں بی آسان ہے، بیزمین ہے، روٹی ہے، لوٹا ہے وغیرہ جمل کے درجے میں صرف بی تھا کہ اللہ تعالی کے بچھ نام یادکراد یے گئے کہ تج وشام رے لیا کرو، لوگ بہی عمل کرتے تھے تو عالم بشریت بالکل سادہ تھا جیسے بچے کا مزاج ہوتا ہے تو احکام بھی بالکل ابتدائی تھے بیکمل احکام نہیں تھے جو بعد کی شریعتوں میں نازل کیے گئے۔

2- حضرت ابراہیم علیہ السلام کا دور آیا: -اس میں لوگ فلکیات کی طرف چل پڑے تھے سورج ، چاندکو پوجنا، اور ستاروں سے اثرات لینا، تو ابراہیم علیہ السلام نے اس میں لوگ فلکیات کی فسیات اس زمانے کے طریق کوساروں اور فلکیات کی نفسیات کی نفسیات کے خطریق کوساروں اور فلکیات کی نفسیات کے نفسیات کے نفسیات کی نفسیات کے مناسب ہی احکام بھی دیئے گئے۔

3- حضرت موکی علیه السلام کا دور آیا: - یبود کا مزاح بهت شخت تھا، ابتداء ہی سے بیقوم تلخ اور شخت مزاح ہوئی ہے۔ ان میں کبرونخوت تھا، بہر حال اولا دانبیاء علیم السلام تھی، تو بزرگ زادوں میں نسبت کے لحاظ سے کچھ یوں بھی نخوت ہوتی ہے۔ اس لیےوہ کہتے تھے :

نَحُنُ أَبْنَاء اللَّهِ وَأَحِبَاؤُه، ("جم الله كي بيني اوراس كي بيار عين" -) (سوره المائده، آيت نمبر ١٨)

تووہ جلدی ماننے والے نہیں تھے۔اسی واسطے انبیاء کیم السلام کا مقابلہ کیا۔بعض انبیاءً کی تکفیر کی بعض کوئل کیا،بیساری گتا خیاں کیں اور جواحکام نازل ہوتے ،ان کے

مقابلے برآ جاتے تھے۔ مانتے نہیں تھے،توشریعت بھی پخت قشم کی نازل ہوئی اگر گوسالہ برتی ( بچھڑے کی یوجا ) کی تو معافی کی صورت بیر کھی گئی کہ آپس میں ایک دوسرے توآپس میں باپ نے بیٹے کواور بیٹے نے باپ توآل کیا ، ہزاروں آ دمی قتل ہوئے بعض احادیث میں فرمایا گیا کہ وہ لوگ رات کو جوم ل کرتے تھے ، شبح ان کے دروازوں پرلکھا ہوتا تھا کہ گھروالے نے بیرگناہ کیا ہے( بیر برعملی کی ہے، ) گویاد نیامیں ہی رسوا کر دیا جاتا تھا۔اتنے سخت احکام دیئے گئے تھے۔اگر کپڑے پر نجاست لگ گئ تو یانی سے یا کنہیں ہوتا تھا، تینچی سےاسے کا لینے کی نوبت آتی تھی حتیٰ کہ اگر بدن پرنجاست لگ گئی توصرف یانی سے یا ک نہ ہوتی یہاں تک کہ کھال کو کھر جانہ جائے۔ایسے شدیدترین احکام تھے اس لیے کہ قوم کے مزاج میں شدی تھی۔ یہود کی شریعت میں انتقام لینا واجب تھا،اگر کوئی تمہارا دانت توڑے تمہارا فرض ہےتم بھی اس کا دانت توڑ و، آنکھ پھوڑ ہے تمہارا فرض ہےتم بھی آنکھ پھوڑ دو۔

غرض جیساعمل کرے، بدلہ لینا واجب ہے،معاف کرنا جائز نہیں تھا،معافی نرم خولوگوں کیلئے ہوتی ہے۔جو تندمزاج ہوں ان کومعافی کارگرنہیں ہوتی ،وہاں تو بدلہ لینا ہی ضروری ہوتا ہے۔جھی وہ سید ھے ہو سکتے ہیں ۔توشریعت موسوی کے اندرا نتقام لیناوا جب تھا۔معاف کرنا جائز نہیں تھا۔

4- حضرت عيسلي عليبه السلام كا دورآيا: -وه اس بهليمل كارومل تقاراس توم مين نرمي بے حدتقي ،احكام بھي نرم ديئے گئے ،فرمايا گيا،اگرتمهارے دائيں گال يركوئي تھيڑ مارے توتم اپنابایاں گال بھی اس کے سامنے کردو کہ ایک اور مار دے ، خدا تیرا بھلا کرے ۔ گویاا نقام لینا اس شریعت میںممنوع تھا- نہصرف انتقام لینا ہی جائز نہیں بلکہ معاف کرناواجب تھا۔اورا گرسارابدن نجاست میں لت پت ہوجائے ، دل کو یاک رکھو،عبادت کرتے رہو، بدن چاہے کیسا ہو،اتی نرمی کی گئی ،مطلب پیہے کہ شرعی احکام حسب مزاج اقوام نازل کیے گئے ہیں دین اور اصول سب ایک رہے ہیں۔

د ماغ کے اندر عقل وتجربہ بڑھ جاتا ہے۔ گرعملی قوت گھٹ جاتی ہے۔ بوڑ ھے سے عمل ہونامشکل ہے گرد ماغ اتناروثن ہوتا ہے کہ نو جوانوں کافرض ہوتا ہے کہ ان سے مشورہ لیں۔ان کی رائے پڑمل کریں وہ زمانے کا سرداور گرم دیکھ چکے ہوتے ہیں۔تو کوئی تجربے کی بات بتا ئیں گے۔ پیامت بوڑھی امت تھی ، آخری امت تھی ، دنیا کا اختتام اسی امت کے اوپر تھا گویا پیمالم بشریت کے بڑھا ہے کا دور تھا جیسا کہ آ دم علیہ السلام کے زمانے میں طفولیت کا دور تھا، وہاں بچوں کے مناسب احکام تھے، یہاں بوڑھوں کے مناسب احکام ہیں، بوڑھوں کیلئے بیہوتا تھا کیمل کا ہارتوان برکم ڈالتے ہیں گرتحسین وآ فرین زیادہ کرتے ہیں،اگرکوئی شادی بیاہ ہو،توبڑے میاں کو کہتے ہیں کہ آپ کا بڑا کام پیہے کہآپ کھانے کےاویر بیٹھے نگرانی کرتے رہیں،نو جوان کھاناتقسیم کریں گے، بڑے میاں صبح سے شام تک بیٹھے ہوئے ہیں۔

شام کولوگ کہتے ہیں کہصاحب بڑے میاں نے بڑا کام کیا، بڑی ہمت کے آ دمی ہیں حالانکہ صبح سے شام تک بیٹھے رہے اور بڑے میاں نے کیا کیا؟ مگر کہتے ہیں کہ بڑا کام کیااور بڑے باہمت ہیں حالانکہایک رکانی اٹھا کرانہوں نے نہیں دی ،غرض بوڑھوں پرعمل کا بوجھ کم ڈالتے ہیں تحسین وآ فرین زیادہ کرتے ہیں۔البتہ نو جوانوں پرفرض ہوتا ہے کہوہ بوڑھوں کی رائے پر چلیں۔اس لیے کہ بوڑ ھےلوگوں کی رائے میں وزن ہوتا ہے۔ یہی صورت اس امت (امت محمد یہ ) کی ہوئی کہتمام امتوں کے احوال اس کے سامنے تھے۔ تواس امت کاعلم کامل اور تجربہ وسیع ہوا۔ پچھلی امتوں کے سامنے بعض باریک مسکوں کے احکام نہیں تھے جواس امت کے بارے میں رائج ہوسکتے تھے۔ کیونکہ بیامت جوتھی اس کےسامنےامت آ دمؓ ،امت نوح ؓ ،امت موتیؓ ،امت عیسٰیؓ کےاحوال کھلے ہوئے تھے،قر آن کریم نے ایک ایک چیز روثن کردی۔احادیث نبویہ خاتم انٹبین صلافی پیلم نے تمام تاریخی چیزیں واضح کردیں گویا بیامت سب کے احوال سامنے رکھے ہوئے ہے،اس لیے بیروشن خمیر ہے اوراس کاعلم وسیع ہے۔ یہی وجہ ہے کہ قیامت کے دن اس امت کی شہادت سے دنیا کے فیصلے ہوں گے۔ چونکہ بیامتوں کے احوال کو جانتی تھی ( قر آن یاک میں تمام امتوں کے احوال درج ہیں )اس لیےجس امت کے بارے میں گواہی دے گی کہ بیہ باطل پرتھی وہ عنداللہ بھی باطل تتمجھی جائے گی۔عذاب وثواب کےسارے معاملات اس امت کی شہادت پر ہوں گے۔اس لیے کہ جاننے والی امت عالم میں اس کے سواکوئی نہ ہوگی ۔قر آن حکیم سورۃ البقرہ ،آیت نمبر 143 میں فرمایا گیا:

وَكَذَلِكُ جَعَلْنَكُمْ أُمَّةً وَسَطاً لِّتَكُونُوْ اشْهَدَاعَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهيْداً

ترجمه : '' بيامت وسط،امت معتدل بنائي گئي اس کودنيا کي امتوں کے حق ميں گواہ بنايا جائے گااوررسول خاتم کنبيين سالطاتيلي ان کے حق ميں گواہ بنيں گے''۔ کہ میری امت نے بچ کہا، بہر حال اس امت کوئلم دیا گیالیکن عمل کابار اس برکم ڈالا گیا جتنے مشکل عمل بچپلی امتوں پراتارے گئے تھے اس امت پراُ س کے نصف بھی نہیں ہیں۔ بہت ملکے ملکےاحکام دیئے گئے ہیں۔

۔ گرا جرزیادہ دیا گیا ہےایک نیکی کرو گے تو دس نیکیاں ملیں گی اور دس ہی نہیں بلکہ سات سوملیں گی اور سات سوہی نہیں بلکہ:

وَاللَّهُ يُصَعِفُ لِمَنْ يَشَآئُ ' ترجمہ: '' اللہ جس کے لیے چاہے جتنا چاہے اجربڑ ھادے''۔ (سورۃ البقرہ، آیت نمبر 261) توایک نیکی دس نیکی کے برابراوروہ سات سونیکی بلکہ ہزار نیکی کے برابر پہنچ سکتی ہے (بندے کے اخلاص کے مطابق )۔

امت محمد میہ سے اللہ تعالیٰ کی خصوصی مراعات: - تواس امت پڑل ہاکار کھا گیا اور اجرزیادہ دیا گیا، اگر کوئی ایک نیکی کا ارادہ کرتے ہی ایک نیکی لکھی ل جاتی ہے، اور اگروہ نیکی کر لی، تو ایک نیکی کا دس گنا تواب بڑھا دیا جاتا ہے۔ لیکن اگر کوئی بدی کا ارادہ کرتے وبدی کھی نہیں جاتی ، اگر بدی کرگزر ہے وایک کے بدلے ایک ہی کھی جاتی ہے۔ کیوں؟؟ کیونکہ بدی سے رک جانا بھی ایک مستقل نیکی ہے یعیٰ ''گناہ سے تو بہ کرنے والا ایسا ہے جیسے اس نے گناہ کیا ہی نہیں تھا''۔ (ابن ماجہ 4250) یعنی ممل کا بار کم اور اجرزیادہ دیا گیا۔

آ گے وعده دیا گیا که: إِنَّ الْحَسَنْتِ يُذُهِبْنَ السَّيْتِ ""تمهاري الرئيكيال بين توه خودتهاري بديون كومٹاديں گئ" - (سورة مود، آيت نمبر 114)

پچپلی امتوں کو پہ کہا گیا کہ اگرتم نے نبی کی نافر مانی کی ہم پر عذاب نازل ہوجائے گا۔ قوم نوح کو پانی میں ڈبود یا گیا۔ قوم عاد کو ہواسے تباہ کر دیا گیا، توم ثمود کو حضرت جرائیگ کی ایک چنگھاڑ نے تباہ کیا، قوم اوط پر پتھروں کی بارش ہوئی، قوم شعیب پرآگ برسادی گئی وہ بہس نہس ہوگئے، قوم فرعون کو دریائے قائرم میں غرق کر دیا گیا، تو مشعیب پرآگ برسادی گئی وہ بہس نہس ہوگئے، قوم فرعون کو دریائے قائر میں غرق کر دیا گیا، تو مشعیب پرآگ برسادی گئی وہ بہس نہس ہوگئے، قوم فرعون کو دریائے قائر میں غرق کر دیا گیا، تو مشعیب پرآگ برسادی گئی وہ بہس نہس ہوگئے، قوم فرعون کو دریائے قائر میں آپورہ انفال ، آیت نمبر 33 میں فرمایا: وَ مَا کَانَ اللهُ لَیْعَذِ بَهُم مَوَ اَنتَ فِیهِم وَ مَا کَانَ اللهُ مُعَذِّبَهُم وَ اَسْ کُورہ اِسْتَعْفِرُ وَنَ مُن اِسْتُ اِسْتُور کُورہ کُورہ کُورہ کے ہوئے ان کوعذاب دے اور اللہ ان کوعذاب نہ دے گا اس حالت میں کہ دوہ استغفار کھی کرتے ہوں ''۔

فقہ میں اختلاف مسلک ہے گر بنیادسب کی ایک ہے: -اس لیے ضرورت بھی کہ شریعت کے اندرایسے آئمہ ہدایت پیدا ہوں، جومزاج اقوام کے مناسب شریعت کو سمجھائیں-

تصوف میں بھی صرف اختلاف مسلک ہے مگر بنیا دسب کی ایک ہے: - یہی صورت صوفیاء میں بھی دیسے میں آئی ہے کہ صوفیاء کا جواصل بنیا دی طریقہ ہے جس کو احسانی سلوک کہتے ہیں وہ ایک ہی ہے - اور وہ وہ ہی ہے جوقر آن وحدیث میں موجود ہے۔ جس کا حاصل ہے ہے کہ قلب کو پاک بناؤ، ذکر اللہ کی کثرت کرو، ہے بنیا دی چیز ہے، اب قلب کو پاک بنا نے کے طریقے کیا ہیں؟ اس میں تجربات ہیں کہ چشتیہ نے اور طریقہ رکھا، نقشبند ہے نے اور طریقہ رکھا، سہر ورد ہے نے اور طریقہ رکھا، تشہند ہے نے اور طریقہ رکھا، تشہند ہے نے اور طریقہ رکھا، تھی ہیں تاہم طریقے حقیقت میں قلوب کو ما جھنے کی تدابیر ہیں، جب قلوب منجھ گئے تو آگ ذکر اللہ وہی ہے جوقر آن وحدیث میں ہے۔ یعنی ان حضرات نے کوئی ذکر نیا تجویز نہیں کیا وہی اذکار ہیں "بیچ جمید تجید تہلیل، تکبیر ہے، سبحان اللہ و الحدمد و اللہ و لا الدالا اللہ ، و الله اکبر و لا حول و لا قو ۃ الا باللہ العلی العظیم اور قل ، تحوذ ،

تسمیه استغفار اور درود شریف بیسب کتاب وسنت میں موجود ہیں۔ تمام طرق (سلسلوں) کے حضرات بھی یہی اذکار بتلاتے ہیں البته ان کے طریقے الگ الگ ہیں-مقصد ذکر سے دل کوصاف کرنا ہے، دل کو مانجھنا ہے، مانجھنے کے طریقے الگ الگ ہیں، ریاضیات ومجاہدات الگ الگ تبحویز کئے مگروہ تدابیر کا درجہ ہیں--مقصد و بنیا دسب کی ایک ہے یعنی قرب خداوند دی (حصول خداوند کی)۔

ا بلاغ وتبلیغ کے طریقے مختلف ہوتے رہے مگرسب کا ماخذ ایک رہا: - بیصورت بعیند دین کے ابلاغ وتبلیغ میں اب واقع ہوئی۔ دین کو پہنچانا، وہ توایک ہی ہے جسے ہم پہنچا عمیں گے وہی اذکار، وہی نماز، وہی روزہ، زکو ہ، جج اسے کوئی تبدیل نہیں کرسکتالیکن اسے پہنچا نے کے لئے کیاڈ ھنگ اختیار کیا جائے؟ کہ کڑوی دوائی کیپسول کے بیخ میں رکھ کے نگلوا دی جائے اس میں تدابیر کے طور پر طریقے مختلف ہیں، پھر تدابیر کے درج مختلف ہوتے رہے ہیں لیکن تدابیر وں سے جو چیز پہنچائی گئ وہ ایک ہے اس میں ذرہ برابر فرق نہیں ہے۔ مثلاً ---

1-مسلمانوں میں ابتدائی دور میں روایت پرزیادہ زورتھا کہ جب تک حضور پاک خاتم النبیین سالٹھائیلم تک روایت صحیح نہ ہولوگ نہیں مانتے تھے۔ا**س واسطے اللہ نے محدثین پیدا کئے** انہوں نے روایتوں کی چھان بین کر کے کھرے کو کھوٹے سے الگ کیا۔اساءالرجال کافن ایجاد کیا جس میں پچپس ہزار آدمیوں کی تاریخیں مرتب کیں جو روایان حدیث ہیں ان کے خاندان ، کیریکٹر وکردار ،حافظ ،ضبط اوران کی عدالت پرتمام چیزیں کھیں ، گویا پچپاس ہزار آدمیوں کی سوانح عمری مرتب کی۔

2- پھرعلم منکرات الحدیث کیا، کہ حدیث کے بھی درجات ہیں صحیح ہضعف ،متروک ،جمہول وغیرہ بیاصطلاحات مقرر کیں کہ سند متصل ہے تو حدیث مرفوع متصل کہلائے گی ،اگر نے میں منقطع ہوگئ تو اگر سے ہوگئ تو مرسل کہیں گے وغیرہ ،اصطلاحات مقرر کر کے ایک کا نثااور میزان بنادی کہ حدیث میں غیر حدیث نہ شامل ہو سکے ۔اس میزان پرد کھے لو، کھری چیز ایک ہوجائے گی اور کھوٹ الگ ہوجائے گا۔تو ابتدائی دور میں زیادہ زور دوایت پرتھا تو روایت اور سن تاریخ کے اصول مدون کئے گئے روایت طور پردین کو کھوار کر کے بیش کردیا گیا،لوگوں نے قبول کیا۔

3- پھرایک زماندروایت کا آیا کهروایتیں تو کتابوں میں جمع ہو گئیں یکجا ہو گئیں ایکن ان روایتوں سے مسائل اوراحکام کا نکالنا، اس میں اجتہا دکی ضرورت تھی، بدور آئمہ مجتہدین کے مسائل کا استنباط کیا، بیمعلوم کیا کہ تھم نبوی خاتم النبیین سائٹی آئیل کی سنت کیا ہے جس پر بیتکم دائر ہے، اس علت کو نکالا، اس علت میں اختلاف پڑا، فردعات میں اختلاف پڑتا چلا گیا تو مذاہب میں اختلاف پیدا ہوا، مرکل حق پر ہے اس لیے کہ سب کا ماخذ کتاب وسنت ہے، بدوراجتہا دکا تھا۔ اس میں روایت پر زوز ہیں تھا، بدد کیھتے تھے کہ تفقہ وفقہ کیسا ہے، جب تفقہ اور روایت معلوم ہوئی تب لوگ قبول کرتے تھے۔

4- **پھرایک زمانہ صوفیت پیندیت کا آیا** کہ جب تک قر آن وحدیث کوصوفیا نہ رنگ میں نہ تمجھا وُ،لوگ بیجھتے نہیں تھے، پورے عالم پرصوفیت چھا گئ تھی۔اما مغزا گی ،شخ محی الدین عربی ؓ وغیرہ پیدا ہوئے ، جنہوں نے قر آن وحدیث کوصوفیا نہ رنگ میں تمجھایا ، بہر حال ڈھنگ بدلتے رہے۔قر آن وحدیث وہی رہالیکن تمجھانے کے طریقے الگ الگ ہوگئے۔فروعات الگ الگ ہوگئیں مگر ماخذ سب کا ایک تھا۔ ، بنیاد سب کی ایک تھی۔اس لیے کہ سب کے سب اہل حق تھے۔

5-اس کے بعد عقل پبندی کا دور آیا کہ عقلیات سے جب تک نہ سمجھا و لوگنہیں سمجھتے تھے۔ تو شاہ و لی اللہ اور امام غزالیؓ جیسے لوگ پیدا ہوئے۔ انہوں نے دین کوعقل رنگ میں سمجھا یا اور جہاں نقلی دلائل تھے وہاں عقلی دلائل بھی پیش کیے۔ مگر عقل کوفقل کے تابع رکھا۔ عقل دین کے تابع ہے دین پر حاکم نہیں ہوسکتی۔ حاکم دین رہے گا۔ اس کے خادم کے طور پر عقل بھی چلی ۔ دین ایک دعوی کر سے گا مقل اس کی تائید کر کے اسے ثابت اور واضح کر سے گی مخدمت کرنایے عقل کا کام ہے اس لیے عقل کوخادم دین بنایا گیا تو دوراییا تھا کہ جب تک عقلیت سے نہ سمجھا وُ، لوگ نہیں سمجھتے تھے۔

6-اس کے بعد سمانٹ کا دور آیا، یہاں عقلیات سے زیادہ حسیات ہیں مجسوں چیز سے کسی چیز کو سمجھا ہیں ، اللہ نے پھرایسے علاء کرام پیدا کئے حضرت مولانا گنگوہ کی محضرت مولانا گنگوہ کی محضرت مولانا گنگوہ کی محضرت مولانا گنگوہ کی محضرت مولانا نانوتو کی ان لوگوں نے محسوسات کے انداز سے دین کو سمجھا یا اور حسی مثالوں سے داضح کیا کہ دین تق ہے گویا دین ایک دعومات اس کی خدمت کرتے ہوئے دلائل مہیا کرتے ہیں جولوگ منکر سے وہ منکر مجبور ہوئے۔ مثلاً معراج کا مسلم تھا، تو قدیم فلاسفر کہتے سے کہ بیمحال ہے، بیمکن نہیں، بالکل صاف انکار کرتے سے ، اور کہتے سے کہ بی سی کرہ رہے وغیرہ ، اس سے آ دمی کا گزرنہیں ہوسکتا۔ البندامعراج ہوئییں سکتی۔ اب جب لوگ چاند تک پہنچ گئے اور چاند کی مٹی میں کھود لائے ، اب لوگ معراج کو ماننے پرمجبور ہوئے کہ حسیات میں ایک نظیر آگئی ، تو خواہ مخواہ مجبور ہیں کہ معراج کبھی حق ہے۔ ہماری ہاں انور صابری ہندوستان کے مشہور

شاع ہیں۔ بہت الجھے شاعر ہیں جب لوگ چاند سے لوٹ کرآئے تواس نے ایک نظم کھی ،اس کا ایک شعر ہے: سفر سے چاند کے لوٹے جو منکرات معراح شکست عقل نے کھائی بڑے غرور کے بعد

حضرت ابراہیمؓ نے حکم البی کے مطابق بیت اللہ کی تعمیر فرمائی حق تعالی نے فرما یا که 'اعلان کرو،لوگو بیت اللہ بن گیا ہے آکر حج کرو'۔عرض کیا'' یا اللہ میری آواز کیسے پہنچے گی؟' فرما یا''تم آواز لگاؤ،ہم پہنچائیں گے' ۔تو مقام ابراہیم پر کھڑے ہوکرابر ہیمؓ نے اعلان کیا کہ 'اےلوگو بیت اللہ تیار ہوگیا ہے حج کے لئے آؤ''۔

حدیث میں ہے کہ جن جن کی قسمت میں جی تھانہوں نے لبیک کہا جتی کہ تمام ارواح نے آواز من کی اور لبیک کہا ۔۔۔فرمایا گیا جس نے جتی دفعہ لبیک کہا استے ہی تجاس کے لئے مقرر ہو گئے دس دفعہ کہا تو دس جی ہیں دفعہ کہا تو ہیں جی ۔ اس پرلوگ اعتراض کرتے تھے کہ بھلا یہ ہو کیسے سکتا ہے کہ ابراہیم کی آواز مقام ابراہیم سے پوری دنیا میں پہنچا کی جائے گی؟ اب موجودہ ٹیکنالوجی نے یہ بات ثابت کردی ہے کہ آواز ایک مقام سے ہزاروں میل کے مقام تک پہنچا کی جاسکتی ہے ۔ حقیقت یہ ہے کہ انبیاءًا پنی روحانی قو توں سے وہ سب کام کرتے ہیں ، جن کی جس مثالوں سے دی جارہی ہیں ، اب امت کا مزاج اس پر ہو گیا ہے کہ جب تک دین حسی مثالوں سے نہ سمجھا جائے گئی سمجھتے ۔ اللہ نے ایسے علیاء کھڑے کردئے کہ حسی مثالوں سے نہوں نے دین کو سمجھا یا ۔

اس کا مطلب میہ ہوا کہ عقل کا دور آیا تو عقلاء کھڑے ہوگئے ۔۔۔ جس کا دور آیا تو سائنس دان کھڑے ہوگئے۔۔۔ اجتہاد کا دور آیا تو مجتہدین کھڑے ہوگئے۔۔۔ اجتہاد کا دور آیا تو مجتہدین کھڑے ہوگئے۔ خرض دین ہر حالت میں چلتار ہااور ہر شعبے میں نمایاں ہوتار ہا۔ جہہوریت پینی کھڑے ہوگئے۔ غرض دین ہر حالت میں چلتار ہااور ہر شعبے میں نمایاں ہوتار ہا۔ جہہوریت پینی کے ذمانے میں دعوت و تبلیغ جماعتی طور پر موثر ہے: اب یہی صورت تھی کہ دین کو دوسروں تک س انداز میں پہنچا یا جائے؟ تبلیغ کی جائے تو کس انداز سے کی جائے ہوں تو علماء دعوت دی جائے؟ و بول تو علماء دعوت دیتے آرہے سے اور سلسلہ دعوت برابر جاری تھا۔ انفراد کی طور پر برابر علماء دین پہنچاتے رہے، اگر نہ پہنچاتے تو آج مسلمان ہیں بیا نہیں کی جو تیوں کا صدقہ ہے کہ آج ہم نخر یہ کہتے ہیں کہ دنیا میں ستر کر وڑ مسلمان ہیں بیا نہیں کی جو تیوں کا صدقہ ہے کہاں دین کے راستے تو بندنہیں، آئندہ بھی دین کو پھیلنا ہے اور پھیلانا ہے۔

جماعت میں مادی اور روحانی قوت ہوتی ہے: -ابراستہ یہ آگیا کہ جماعت میں مادی اور روحانی قوت ہوتی ہے مادی چیزوں میں حتی کہ کھیل کو دمیں بھی ٹیمیں بنتی ہیں ہتر آن سورة ایس ، آیت نمبر 13 نے اس کی اصل بتلائی ہے فرمایا: وَاصْرِبْ لَهُمْ مَثَلا ٱصْحَبِ الْقَرْیَةِ اِذْ جَاءَهَا الْمُرْسَلُوْنَ

ترجمہ:''اے پیغمبر! آپ (خاتم النبیین صلافی ایل اصحاب قرید کی مثال بیان کرد یجئے -جبکہ اللہ کے نبی اس کے اندر ہدایت کرنے کے لیے پہنچ''-

آ گے سورة یس ، آیت نمبر 14 میں فرمایا: اِذار سَلنَا اِلَیهِمُ اثنینِ فَکَذَّ بُوهُمَا فَعَزَّ زَنَا بِثَالِثٍ ترجمهُ "مَ نَاس قریمیں دو رسول بَصِح کہ جائے ہدایت کرو، تابیخ کرو، اللہ کے احکام پہنچاؤ-ان دونوں کو انہوں نے جبٹلادیا - ہم نے انہیں قوت دی اور ایک تیسرے کا اضافہ اور کیا" -

اب جماعتی حیثیت ہوگئ۔ جماعت کارد کرنابڑا مشکل ہوتا ہے۔ فرد واحد کی بات کوہم رد کر سکتے ہیں کہ شاید بیشک یا شبیس پڑگیا ہوگا۔لیکن جب تین چارل کر کہیں گے اورایک دوسر نے کی تائید کریں گے بھریہ وسوسے قطع ہوجاتے ہیں کہ اس سے ملطی ہوگئ ہوگی۔ فلطی ہوتی تو چارمل کر فلطی پر کیسے قائم ہوتے؟ عقلاً وعادةً بی محال ہے۔ بہر حال تعداداور جماعتی رنگ میں ایک برکت کا اثر ہے۔ مادی طور پر بھی اور روحانی طور پر بھی۔ مادی تو یوں کہ جب افراد بڑھ گئے، انکار کی گئج اکثر نہیں رہی ، اور روحانی طور پر اس طرح کہ جینے اہل حق بڑھ جا میں گئے۔ حق ہی کوقوت پہنچ گی ، حق میں اضافہ ہوگا، غرض جماعت ہی ایک ایس چیز ہے جو مادی طور پر مضبوط ہوتی ہے اور روحانی طور پر مضبوط ہوتی ہے۔ کہی مضبوط ہوتی ہے۔

تودین اسلام آخری دین ہے۔ اور نبی کریم (خاتم النبیین سالٹی آپہم) آخری نبی۔۔۔ دین اسلام کے بعد باقی تمام ادیان منسوخ ہو گئے ہے۔ اب یہی دین ایعنی آخری دین اسلام "ہمیشہ باقی رہے گا۔ (ان شاء اللہ) اب جوکوئی اس آخری دین پر ایمان نہ لایا اور دین اسلام کے آنے کے بعد باقی کسی بھی سابقہ دین پر قائم رہا تو وہ ایسا ہے جیسے ایک تعلیمی نصاب منسوخ ہوجانے کے بعد کوئی طالب علم اسی منصوخ شدہ سابقہ نصاب پر قائم رہے۔ ظاہر ہے کہ امتحان کے وقت اس سابقہ منسوخ شدہ نسا ہیں سے کوئی سوال نہیں آئے گا اور نتیجہ یہ ہوگا کہ وہ طالب علم بری طرح ناکام ہوجائے گا۔ اس لیے دین اسلام کے آنے کے بعد اپنے سابقہ ادیان پر قائم رہنے والے حضرات آخرے میں ناکام ونامراد ہوں گے۔

### دعوت وتبليغ کے چھ(6) پوائنك

1) كلمه طيب 2) نماز 3) علم وذكر 4) اكرام سلم 5) اخلاص نيت 6) دعوت وتبليغ

### 1) كلمه طبيب: - لااله الالله محرر سول الله

سورۃ الانبیاہ، آیت نمبر 25 میں فرمان الہی ہیں: ترجمہ:" (اے نبی خاتم النبیین سلانٹی کیا ہم نے آپ سے پہلے کوئی پیفیرنہیں بھیجا۔جس کے پاس ہم نے وحی نجیجی ہوکہ میرے سواکوئی معبوذ نہیں اس لئے میری ہی عبادت کرو"۔

یعن تمام نبیوں نے تو حیداوررسالت کی تبلیغ کی ہے۔ جب کلمہ طبیبٹمل میں آتا ہے توریدل کو یاک صاف کردیتا ہے۔

تو حید کے ساتھ رسالت کا افر ارلاز می ہے۔ بغیرا قر اراورا ظہار رسالت حضرت مجمد خاتم انتبین ساٹٹنی پیلم کوئی شخص باایمان ہو کر حلقہ اسلام میں داخل نہیں ہوسکتا۔

کلمہ طیبہ کے دوجز ہیں ایک "لاالہ الااللہ" جس میں توحید باری تعالیٰ کا اظہار ہے۔ دوسرا "محمد رسول اللہ" جس میں رسالت محمدی خاتم النبیین سلٹٹٹلیکٹم کا قرار ہے جب کوئی بندہ مومن دل سے" لاالہ الااللہ" کہتا ہے۔ تواس کے بعد دل میں توحید کا راستہ کھل جاتا ہے اور اس کانفس دریائے وحدت میں غرق ہوجاتا ہے۔ اس کے بعد جب وہ دل سے "محمد رسول اللہ" کہتا ہے تو دل میں چشمے نور جمال کے بھوٹ پڑتے ہیں اور دل زندہ ہوجاتا ہے۔

### 2) نماز:- الله تعالى قرآن ياك مين فرمات بين:

1- ترجمه: "اے میرے رب مجھ کواور میری اولا دکونماز کا خاص اہتمام کرنے والا بنادے اے میرے دب میری پیدعا قبول فرما"۔ (سورۃ ابراہیم، آیت نمبر 40)

2- ترجمہ:"(مومن) وہ اپنی فرض نمازوں کی تکہبانی کرتے ہیں"۔(سورہ مومنون، آیت نمبر 9)

3- ترجمه: "بِشك نماز بِحيائي اوربرے كامول سے روكتى ہے" - (سورہ العنكبوت، آيت نمبر 45)

احادیث مبارکہ: حضرت محمد خاتم النبیین سالٹھ آیا کے طریقہ پر پوراعمل کرنے میں سب سے اہم اور بنیا دی عمل نماز ہے۔

1- حدیث: حضرت جابر "سے روایت ہے کہ نبی کریم خاتم انبیین سالٹھا آپیل نے فرمایا: '' جنت کی کنجی نماز ہے اور نماز کی کنجی وضو ہے''۔ (منداحمہ)

2- حدیث: حضرت جابر سے روایت ہے کہ نبی کریم خاتم انتہین ساتھ الیہ ہے نے فرمایا: ''نماز میری آنکھوں کی ٹھنڈک ہے''- (منداحمہ طبرانی )

3- حدیث: حضرت عمر سے روایت ہے کہ نبی کریم خاتم النبیین صلی الیا ہے فرمایا: "نماز دین کاستون ہے" - (جامع صغیر)

### <u>3) علم وذكر: -</u>

علم: - زمانے بھر کے علم، دین و دنیا کاعلم اور پوری شریعت کاعلم اللہ تعالیٰ نے قرآن پاک میں نازل فرمادیا ہے۔اللہ تعالیٰ نے قرآن پاک میں فرمایا:

1- ترجمه:"آپ دعا یجئے کهاہے میرے رب!میرے کلم میں اضافہ فرما"-(سورہ طہ،آیت نمبر 114)

2- ترجمه: ''بِشك الله تعالى سے وہى بندے ڈرتے ہیں جواس كى عظمت كاعلم ركھتے ہیں'' - (سورة فاطر، آیت نمبر 28)

### احادیث مبارکه:

1- حدیث: حضرت ابن عباس سے روایت ہے رسول پاک خاتم النبیین سلیٹھی آپیم نے فرمایا:''لوگوں کو ( دین کاعلم ) سکھاؤ۔ان کے ساتھ آسانی کا برتاؤ کرواور سختی کا برتاؤنہ کرؤ' - (سنن احمہ)

2- مدیث: حضرت ابوامامه بابلی سے روایت ہے کہ رسول پاک خاتم النہ بین سل النہ آیا ہے کہ سامنے دوآ دمیوں کا ذکر کیا گیا ہے جس میں ایک عابد تھا اور دوسرا عالم ۔ رسول پاک خاتم النہ بین سل النہ آیا ہے کہ سامنے دوآ دمیوں کا ذکر کیا گیا ہے جس میں ایک عابد تھا النہ بین سل النہ آتا ہے تھا ہے کہ سام کی نصلیات عابد پر اللہ تعالی اس کے بعد نبی کریم خاتم النہ بین سل النہ آتا ہے تھا ہوں اور زمینوں کی تمام مخلوقات یہاں تک کہ چیونی اپنے بل میں اور محجلیاں پانی میں رحمت جسیجتی اور دعا کیں کرتی ہیں ''۔ (ترمذی)

**ذکر:** - حدیث قدی ہے(حدیث قدی اس حدیث کو کہتے ہیں جس میں آپ خاتم النہین صلافیاتیا ہم اللہ تعالیٰ کے کسی قول یافغل کوروایت کریں )اللہ تعالیٰ فرما تا ہے:''میں اپنے بندے کے گمان کے ساتھ ہوں جیساوہ میرے متعلق گمان رکھتا ہے میں ویساہوں اور میں اس کے ساتھ ہوتا ہوں جب وہ میراذ کر کرتا ہے۔ چنانچہا گروہ اپنے دل میں ( تنہائی میں ) میراذ کر کرتا ہے تو میں بھی اپنی تنہائی میں اسے یاد کرتا ہوں اورا گروہ کسی مجمع میں میراذ کر کرتا ہے تو میں بھی ان کے مجمع میں (فرشتوں کے مجمع میں )اس کا ذکرکرتا ہوں'۔ (مسلم، بخاری، ترمذی، نسائی)

- 1- قرآن یاک سورہ العنکبوت، آیت نمبر 45 میں اللہ تعالی نے ارشاد فرمایا: "کوئی چیز (عمل خیر) اللہ کے ذکر سے انضل نہیں ہے"۔
  - 2- قرآن یاک، سورہ ظاہ ٰ،آیت نمبر 14 میں اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: ''نماز قائم کرومیرے ذکر کے لیے''۔
  - 3 قرآن یاک، سوره البقره، آیت نمبر 152 میں الله تعالی کاارشاد ہے: ترجمہ: ''تم میراذ کر کرومیں تمہاراذ کر کروں گا'' -

#### احادیث مبارکه:

- 1- حدیث:حضورا قدس خاتم کنبیین سلافیاتیلم نے فرمایا "بهت سےلوگ ایسے ہیں کہ دنیا میں نرم نرم بستر وں پر بیٹھ کراللہ تعالی کا ذکر کرتے ہیں جس کی وجہ سے اللہ تعالی جنت کے اعلی درجوں تک انہیں پہنچادیتا ہے"۔ (مسلم،ترمذی)
- 2- حدیث:حضوریاک خاتم النبیین سان این این نظر مایا "جوشخص الله کا ذکر کرتا ہے اور جونہیں کرتاان دونوں کی مثال زندہ اور مردے کی ہی ہے کہ ذکر کرنے والا زندہ ہے اورذ کرنہ کرنے والامردہ ہے"۔(مسلم، بخاری، بیہقی)
  - 3- حدیث: نبی کریم خاتم انتبیین سالٹھا آیا کا ارشاد ہے"اللہ کے ذکر سے بڑھ کرکسی آ دمی کا کوئی عمل عذاب قبر سے زیادہ نجات دینے والانہیں ہے"۔ (طبرانی، ترمذی)

### 4) أكرام مسلم: - الله تعالى في قرآن ياك مين فرمايا:

- 1-ترجمه: '' اورایک مسلمان غلام مشرک آزادمرد سے کہیں بہتر ہے خواہ وہ مشرک مردتم کوکتنا ہی بھلا کیوں نہ معلوم ہو'' (سورۃ بقرہ، آیت نمبر 221)
  - 2-ترجمه:'' جُوْخُصُ مومن ہو گیاوہ الشُخصُ جیساہوگا۔جو بے تکم ہو( کافر )نہیں وہ آپس میں برابزہیں ہو سکتے'' ۔(سورۃ سجدہ،آیت نمبر 18 )
- 3-ترجمه: ''يكتاب ہم نے ان لوگوں كے ہاتھوں ميں پہنچائى جن كوہم نے اپنے بندوں ميں سے پيندفر مايا۔'' (مراداس سے اہل اسلام ہیں) سورة فاطر، آيت نمبر 32) احادیث ممارکه:
- 1- حدیث: حضرت جابر ﷺ سے روایت ہے کہ نبی کریم خاتم النبیین صلاقی یا بیٹر نے فر مایا: ''مسلمان فقرا ،مسلمان الداروں سے پہلے جنت میں جائیں گے''۔ (ترمذی)
- 2- حدیث: حضرت ابوہریرہ سے روایت ہے کہ نبی کریم خاتم انتہبین صلافی پیلے نے ارشا دفر مایا:''ایک مسلمان کے دوسرے مسلمان پریانج حق ہیں۔سلام کا جواب دینا ، پیار کی عیادت کرنا، جنازے کے ساتھ جانا، دعوت کرنا، اور چھینکنے والے کے جواب میں پرحمک اللہ کہنا'' - ( بخاری )
- 3- حدیث: حضرت ابوہریرہ ٹسے روایت ہے کہ نبی کریم خاتم النہبین صلافی پہلے نے ارشا دفر مایا:'' جو شخص اللہ پر اور آخرت کے دن پریقین رکھتا ہے اس کو جا ہیے کہ اپنے مہمان کا اکرام کرےاورصلہ رحمی کرے، رشتہ داروں ہے اچھا سلوک کرے اوراس کو چاہیے کہ بھلائی کی بات کرے ورنہ خاموش رہے''۔ ( بخاری )

### اخلاص شيت: - الله تعالى نقرآن ياك ميس فرمايا:

- 1- ترجمہ: ''جو تخص دنیا میں اپنے عمل کا بدلہ چاہے گا ہم اس کو دنیا میں اس کے عمل کا بدلہ دے دیں گے۔اور جو شخص آخرت میں اپنے عمل کا بدلہ چاہے گا ہم اس کو دنیا میں اس کے عمل کا بدلہ دے دیں گے۔اور جو شخص آخرت میں اپنے عمل کا بدلہ چاہے گا ہم اس کے عمل کا بدلہ جا میں ثواب عطا کریں گے۔اور دنیا میں بھی دیں گےاور ہم بہت جلد شکر گزاروں کو بدلہ دیں گے''۔(سورۃ آل عمران،آیت نمبر 145)
  - یغیان لوگوں کو بدلہ بہت جلد دیں گے جوآ خرت کے ثواب کی نیت سے مُل کرتے ہیں۔
- 2-ترجمہ:''اللہ تعالیٰ کے پاس نہتوان کی قربانیوں کا گوشت پہنچتا ہےاور نہ ہی ان کا خون بلکہ ان کے پاس تو بندے کی پر ہیز گاری پہنچتی ہے"۔(سورہ حج، آیت نمبر 37) یعنی ان کے ہاں تو تمہارے دل کے جذبات دیکھے جاتے ہیں۔

### احادیث مبارکه:-

- 1- حدیث: حضرت ابوہریرہ ﷺ سےروایت ہے کہ نبی کریم خاتم النبیین سل ﷺ نفر مایا: '' بے شک اللہ تعالیٰ تمہاری صورتوں اور تمہارے مالوں کو نہیں دیجھتا۔ بلکہ وہ تمہارے دلوں کو اور تمہارے اعمال کودیکھتے ہیں'۔ (مسلم)
- 2- حدیث: حضرت ابوہریرہ سے روایت ہے کہ نبی کریم خاتم النبیین سلانٹی پیٹر نے ارشا دفر مایا:'' (قیامت کے دن) لوگوں کوان کی نیتوں کے مطابق اٹھایا جائے گا لینی ہرایک کے ساتھ اس کی نیت کے مطابق معاملہ ہوگا''۔ (ابن ماجبہ)
- 3- حدیث: حضرت ابوامامہ بابلی سے روایت ہے کہ نبی کریم خاتم النبیین سلیٹی آپیٹر نے فرمایا:''اللہ تعالی اعمال میں سے صرف اس عمل کو قبول فرماتے ہیں جوخالص اس کے لئے ہواوراس میں صرف اللہ تعالی کی خوشنودی مقصود ہو''۔ (نسائی)

### 6) دعوت وتبلغ: - الله تعالى نے قرآن ياك ميں فرمايا:

- 1- ترجمه: "الله تعالی سلامتی کے گھر (یعنی جنت) کی طرف دعوت دیتے ہیں اوروہ جسے چاہتے ہیں سیدھارات دکھاتے ہیں۔ "(سورہ یونس، آیت نمبر 25)
  - 2- ترجمه: "آپاین رب کے راستے کی طرف حکمت اوراچھی نصیحت کے ذریعے دعوت دیجئے"۔ (سور پخل، آیت نمبر 125)
    - **3** ترجمه (اور مجھاتے رہیے کیونکہ مجھاناایمان والول کونفع دیتا ہے'۔ (سورۃ الذاریت، آیت نمبر 55)
- 4- ترجمہ: ''اے میرے بیٹے نماز پڑھا کرو،اچھے کامول کی نفیحت کیا کرو۔برے کامول سے منع کیا کرواور جومصیبت تم پرآئے اس کو برداشت کیا کرو۔ بے شک میہ ہمت والے کام ہیں"۔ (سورۃ لقمان، آیت نمبر 17)
- 5- ترجمہ:'' (اے رسول) آپ فرماد یجئے میراراستہ تو یہی ہے کہ میں پوری بصیرت کے ساتھ اللہ تعالیٰ کی طرف دعوت دیتا ہوں اور جومیری پیروی کرنے والے ہیں وہ بھی (اللہ تعالیٰ کی طرف دعوت دیتے ہیں )'- (سورۃ یوسف، آیت نمبر 108)

### احادیث مبارکه:

- 1- حدیث: حضرت زینب بنت مجش فرماتی ہیں کہ میں نے پوچھا'' یارسول اللہ خاتم النہین ساٹھ آیا ہے! کیا ہم لوگ ایس حالت میں بھی ہلاک ہوسکتے ہیں جب ہم میں نیک لوگ موجود ہوں؟" آپ خاتم النہین علیقہ نے فرمایا" ہاں جب برائی عام ہوجائے''- (بخاری)
- 2- حدیث: حضرت جریر طفر ماتے ہیں کہ ایک مرتبہ میں نے آپ خاتم انبہین سل تفاقیا کی سے شکایت کی کہ میں گھوڑ ہے کی سواری اچھی طرح نہیں کر پاتا تو آپ خاتم انبہین سل تفاقیہ ہوئے دوسروں کو بھی سیدھا راستہ بتانے والا النبہین علیہ نے میرے سینے پر ہاتھ مار کر دعا دی' اے اللہ! اسے اچھا گھڑسوار بنا دے اور خود سیدھے راستے پر چلتے ہوئے دوسروں کو بھی سیدھا راستہ بتانے والا بنادے" ( بخاری )
- 3- حدیث: حضرت حذیفہ سے روایت ہے کہ رسول پاک خاتم النبیین صلا الیہ نے فرمایا: '' آدمی کا بیوی ، مال ، اولا داور پڑوی کے متعلق احکامات کے پورا کرنے کے سلسلے میں جوکوتا ہیاں اور گناہ ہوجاتے ہیں نماز ،صدقہ اورامر بالمعروف اور نہی عن امکران کا کفارہ بن جاتے ہیں''۔ ( بخاری )
- 4- حدیث: حضرت انس ؓ سے روایت ہے کہ رسول پاک خاتم النبیین ملیٹیآئیلم نے ارشاد فرمایا:''لوگوں کے ساتھ آسانی کابرتاؤ کرو۔اوران کے ساتھ تختی کابرتاؤنہ کرو خوشنجریاں سناؤاورنفرت نبدلاؤ'' - ( بخاری )
- 5- حدیث: حضرت ابن عباس ؓ سے روایت ہے کہ نبی کریم خاتم النبیین صلّ اللّ آیا ہے نے فرمایا: '' وہ شخص ہماری اتباع کرنے والوں میں سے نہیں ہے جو ہمارے چھوٹو پر شفقت نہ کرے اور ہمارے بڑوں کا احتر ام نہ کرے، نیکی کا حکم نہ کرے اور برائی سے منع نہ کرے'' - ( بخاری )

\*\*\*\*\*\*\*

### سيرت اورصورت

اس د نیامیں ہر مخفی حقیقت کیلئے کسی پیکر کا ہونا ضروری ہے۔اس د نیا کے حالات اوراس کی اشیاء پر جہاں تک ہم نظر ڈالتے ہیں تو ہمیں محسوں ہوتا ہے کہ ہر چیز یہاں مرکب ہے۔ایک حصہ نظر کی جس کو ہم دوح یا جان کہد ہیں۔غرض یہاں کی ہر چیز روح اور جسم سے مرکب ہے اس جہاں میں نہ جسم محض ہے ندروح محض ہوتو اس کا انجام گلنا، پھولنا، پھٹنا،سڑنا ہے وہ بغیر روح کے باقی نہیں رہ سکتا اور روح محض بلاجسم کے نمایاں نہیں ہوسکتی وہ مخفی کر مخفی رہ جائے گی ۔ اس لیے دنیا میں جب بھی کوئی چیز آئے گی تو وہ اپنا کوئی پیکر یا ہیت لے کر آئے گی۔

حقیقت کے مناسب صورت: انسان کوئ تعالی شانہ نے حقیقت کا جامعہ بنایا ہے۔ جس میں سارے ظاہری اور باطنی کمالات رکھے ہیں۔ ہر صورت چاہتی ہے کہ میرے مناسب اس میں حقیقت ڈالی جائے۔ اللہ کے ہال کوئی ہے جوڑ قصہ نہیں ہے کہ حقیقت کوئی ہی ہواور شکل کوئی ہو۔ ہر صورت کے مناسب حقیقت اور ہر حقیقت کے مناسب صورت ہے ایک قول ہے کہ''خوبصورت چہروں میں خیر تلاش کرو'' یعنی اگر چہرہ مہرہ اچھا ہے تو اندر بھی خیر ہی ہوگی۔ چہرہ مہرہ خراب ہوتو خیراس در ہے کی نہیں ہوگی مناسب صورت ہے ایک قاعدہ ہے۔ ویسے تو جی تا ہم میں بری حقیقت ڈال دیں اور بری سے بری صورت میں بہترین حقیقت ڈال دیں۔ بیدر حقیقت ڈال دیں۔ بیدر حقیقت ان کے قبضہ قدرت کی بات ہے۔ لیکن سنت اللہ یہی ہے کہ جیسا پیکر ہوگا و لی حقیقت ظاہر ہوگی۔

برنما صورت میں پاکیزہ حقیقت: امام ابو صنیفہ فرماتے ہیں 'دمیں نے اپنے دور میں عطاء ابن ابی ربال سے بہتر عالم نہیں پایا۔ آپ اندازہ سے بین دمات ورسی کے لاطن کے لاظ سے میں نے ایسا کوئی آ دی نہیں پایا۔ آپ اندازہ سے بین کہ امام ابو صنیفہ جس شخص کے علم و کمال کی تعریف کریں۔ اس کا کس درجہ کا کمال اور علم وضل ہوگا؟ تو علم و فضل کا بیر حال کہ ابو صنیفہ آئی مداح اور صورت انتہائی بدنما، کالی کلو ٹی د کچے کہ لوگ بھا گیں مگر اس کالی صورت میں حقیقت اتن پاکیزہ بھری ہوئی کہ امام ابو صنیفہ آئی بھی اس کے سامنے گردن جھارہے ہیں یعنی ویسے تو عام قاعدہ یہ ہے کہ جیسا چہرہ و لیی خیرلیکن اللہ تعالی ما لک گل ہیں وہ چاہیں تو بُری صورت میں بہترین حقیقت ڈال دیں۔ مگر سنت اللہ بہی ہے کہ صورت میں انجھی حقیقت ڈال دیں۔ مگر سنت اللہ بہی ہے کہ انجھی صورت میں بول گی اور بری صورت ہوگی تو حقیقت ہول کا اور بری صورت ہوگی تو حقیقت ہول کو پاکیزہ چہروں میں انگر کروں۔ ان کے بزرگوں کا قول ہے کہ 'انچھی حقیقت کو پاکیزہ چہروں میں انگری کرو''۔

اس قسم کی تکوین چیزیں اکثر ہی ہوتی ہیں کلینہیں ہوتیں۔ کوئی نہ کوئی جزان سے نکاتار ہتا ہے۔ عام سنت اللہ یہی ہے کہ جیسی صورت و لی حقیقت۔ غرض ہر حقیقت کے مناسب صورت اور ہر صورت کے مناسب حقیقت دی جاتی ہے۔ صورت کا کام در حقیقت تعارف کرانا ہے بعنی حقیقت چیبی ہوئی ہے اسے پہچان ٹہیں سکتے۔ جب تک کوئی صورت سامنے نہ ہو کیونکہ صورت حقیقت کی ترجمان ہوتی ہیں صورت دیکھتے ہی آدمی کہتا ہے کہ یہ فلال چیز ہے گلاب کی پی و کیوکر ہم فوراً پہچان لیں گے کہ اس میں آدمی کہتا ہے کہ یہ فلال چیز ہے گلاب کی پی و کیوکر ہم فوراً پہچان لیں گے کہ بیاس ذائقے کا پھل ہے اس میں آپ خربوزے کا ذائقہ محسوں نہیں کریں گے۔ تو اس دنیا میں کوئی حقیقت کو پہچان لیس توشکل وصورت کی حقیقت کو پہچان لیس توشکل وصورت کی کوئی ضرورت نہیں رہے گی ہے کہ تعارف حاصل ہوجائے۔

حقیقت بیت اللہ الکریم: ہم جی کرنے کے لیے جاتے ہیں یا یہاں بیٹھ کر بیت اللہ کی طرف رخ کر کے سجدہ کرتے ہیں یہ بیت اللہ کچر نہیں ہے۔ بیت اللہ معبود نہیں ہے وہ جوایک چارد بواری کا کوٹھا سیاہ لباس پہنے ایک محبوب کی ما نند کھڑا ہے وہ مبحوذ نہیں ہے کہ آپ اسے سجدہ کر ہے۔ بلکہ کعبد در حقیقت وہ بخل کی جگہ کل مبارک ہے جس کے او پر بیٹمارت کھڑی کی گئی ہے اوروہ کی بھی فی الحقیقت کعبہ ہیں اس کمل پر بخلی خداوندی اتری ہوئی ہے اس بخلی کوہم سجدہ کرتے ہیں وہ مسجود ہے تواس بخلی کیلئے کل کی خداوندی اتری ہوئی ہے اس بخلی کوہم سجدہ کرتے ہیں وہ مسجود ہے تواس بخلی کی خداوندی تو کعیے کی چارد بواری پر محنت کی گئی اور اسے بنایا گیا غرض کعبہ ایک علامتی نشان ہے حقیقت کعبہ وہ بخلی ہے جسے ہم سجدہ کرتے ہیں۔ وہی فی الحقیقت مسجود ہے۔ اللہ کی ذات بالاتر ہے وہ کسی چیز میں نہیں ساسکتی کیونکہ لامحدود ہے۔ محدود چیز وں کے اندر ذات نہیں ساسکتی۔ البتہ بخلی ایسی چیز ہے کہ بڑی سے بڑی چیز کسی چھوٹی چیز میں آسکتی ہے۔ اس لیے کہ بخلی کے معنی عکس کے ہیں۔

جیسے مثلاً آ فتاب بڑی چیز ہے اور سائنس دان کہتے ہیں کہ آ فتاب زمین سے ساڑھے تین سو گنابڑا ہے لیکن زمین کا ایک چھوٹا سائکڑا جسے آئینہ کہتے ہیں اس میں

آ فتاب کی پوری تصویر آتی ہے وہ آ فتاب کاعکس ہے، عین آ فتاب نہیں ہے ممکن نہیں کہ عین آ فتاب آئینے میں ساجائے لیکن اس عکس کودیکھ کرہم یہی کہا کرتے ہیں کہ ہم نے آئینہ میں سورج دیکھا۔اس میں سورج کے سارے خدو خال موجود ہیں۔وہی رنگ وہی فقشہ بلکہ آئینے کا آفتاب کا مجھی وہی کرتاہے جواصل کا کام ہے۔

اصل کا کام گری اور روشنی پہنچانا ہے۔ اس آئینے کے ذریعے سے بھی ہم گرمی پہنچالیں گے اور آئینہ کے مقابلے پر آئینے رکھتے چلے جائیں۔ ہر آئینے میں ایک سورج آتا چلا جائے گا اور ان کے واسطے سے اندھیرے کویں میں بھی روشنی ہوجائے گی تو جواصل کا کام ہے' تنویر اور حرارت' یعنی روشنی پہنچانا اور گرمی پہنچانا وہی کام عکس سورج آتا چلا جائے گا اور ان کے واسطے سے اندھیر کے کوی ہوئے گئی کہ ہم کہتے ہیں کہ ہم نے فلال صادب بھی کرتا ہے۔ اس لیے عکس کودیکھتے ہی ہم کہتے ہیں کہ ہم نے فلال صادب ہم کسی کا فوٹو لے لیس گے گونا جائز ہی سہی لیکن فوٹو دیکھتے ہی ہم کہتے ہیں کہ یہ فلال صاحب ہے۔ اس سے معلوم ہوتا ہے کہ تصویر اور اصل صورت میں علاقہ ہوتا ہے۔ غیریت نہیں ہوتی۔ اگر غیریت ہوتی تو عکس کودیکھے کے اصل کوہ کم بھی نہ پیچان سکتے تو عکس دیکھنا بعینہ اصل کا دیکھنا ہوتا ہے۔

حق تعالی شانہ کی ذات لامحدود ہے وہ کسی غیر میں (مخلوق) میں نہیں ساء سکتی ۔ وہ بالا تر ہے کیکن مخلوق کو پیچان دلانے کے لیے بی میں اللہ تعالی نے بخلی کا راستہ رکھا تواس فضا میں یا آئینہ بیت اللہ کے اندرا پنا عکس ڈال دیا اور عکس بڑی چیز کا چھوٹی سے چھوٹی چیز میں بھی آسکتا ہے تو در حقیقت مبحودوہ بخلی اور عکس خداوندی ہے جو بیت اللہ کے اندرا تر اہوتا ہے یہ بیت اللہ کی عمارت اس کا ایک علامتی نشان ہے اگر بینہ ہوتو تب بھی سجدہ ادھر ہی ہوگا کیونکہ قیم موجود ہے جس کو سجدہ کیا جا تا ہے۔ عبداللہ ابن زبیرضی اللہ تعالی عنہ کے زمانے میں جب انہوں نے کعنے کی عمارت نئی بنائی تو پر انی عمارت نہیں تھی وہ منہدم کردی گئی تھی کیکن طواف بھی جاری رہا اور نمازیں بھی جاری رہیں حالا نکہ عمارت موجود نہیں تھی تو کھیا اس بخلی مبارک کا نام ہے جس کا علامتی نشان کعہہے۔

صورت کعبکا احترام:

مرساتھ ہی ہے کہ علامتی نشان ہونے کیوجہ سے بینیں ہے کہ معاذ اللہ وہ کوئی نا قابل النفات چیز ہے اس کی عظمت ، اس کا احترام ، اس کا ادب اتناہی واجب ہوگا جیسے عین بیلی ہماری آنکھوں کے سامنے ہے۔ اس لیے کہ اسے بیلی سے ایک نسبت ہے اور وہ اس سے ملحق ہے۔ نسبت کا اثر آئے گا تو اس کی اینٹ اینٹ معظم اور محترم بن جائے گی۔ اس کا ادب بھی واجب ہوگا اور نہ صرف بیت اللہ کا بلکہ ہم بیت اللہ کے او پر غلاف ڈال دیں تو وہ غلاف بنایا تو ہم ہی نے ہے مگر جب اس پر چڑھ گیا اس کے ساتھ نسبت قائم ہوگئی۔ اس نسبت کی وجہ سے بنانے والے کو بھی اس کے سامنے جھکنا پڑے گا تو بچلی کی وجہ سے عظمت بقعہ مبارک کی قائم ہوئی۔ اس بقعہ کی وجہ سے بیت اللہ کی چار دیوار کی کی عظمت قائم ہوئی اور محبر حرام کی وجہ سے پورے مکہ کی قائم ہوئی۔ حتی کہ تجاز بھی مقدس بن گیا درجہ بدر جہوہ نعظیم و تقدس اور تکریم سب میں آتی رہی تواصل تعظیم اس بچلی مبارک کی ہے۔

پھر درجہ بدرجہ سبتیں پاکرسب اشیاء مقدس اور باعظمت بنتی گئیں حتیٰ کہ اگر لوگ جج کر کے آئیں ہم ان کے بھی ہاتھ چو متے ہیں اس میں کیا نئی بات ہوئی؟ عبادت تھی تو وہ یہاں بھی کرتا تھا۔ نماز بھی پڑھتا تھا، بس یہ کہ اسے بیت اللہ سے نسبت پیدا ہوگئی کہ اس کی آٹکھوں نے بیت اللہ کا جلوہ دیکھا ہے اس نسبت کی وجہ سے وہ علی مطابقت کی مطابقت کی وجہ سے قائم ہوتی ہے کہ بیے حقیقت اس صورت اور حقیقت کی مطابقت کی وجہ سے قائم ہوتی ہے کہ بیے حقیقت اس صورت میں یائی جائے لہذا بیصورت بھی قابل احترام ہے۔

ظہور حقیقت کی علامات:
تو در حقیقت واجب انتظیم وہ حقیقت ہوتی ہے جو آنکھوں سے نظر نہیں آتی لیکن اس کی پیچان پانے کے لیے حق تعالی اک شکل بنا دیتے ہیں جوذریعہ تعارف بھی ہوتی ہے اور واجب الاحترام بھی ہوتی ہے توسنت اللہ یہی ہے کہ جب کوئی حقیقت نمایاں ہونے کے قابل ہوتی ہے اسے کوئی شکل دے دی جاتی ہے۔ ایک بچ ہے وہ بلوغ کے قریب پہنچ جائے تو وہ تھوڑ ابی اعلان کرتا پھرتا ہے کہ میں بالغ ہوگیا ہوں مجھے بالغ سمجھوا وربلوغ کے احکام جاری کر والبتہ اس کی شکل ایسی بن جاتی ہوگیا ہے۔ چہرہ بھی چوڑ اہوجاتا ہے ، جان آنے گئی ہے، سب سمجھتے ہیں کہ اب بیز کاح کے قابل ہے۔ اس کا اب کہیں رشتہ ڈھونڈ و، اب یہ بچنہیں رہایہ در حقیقت جو ان ہے جوروپ اختیار کرتی ہے اس روپ کی وجہ سے پیچان لیاجاتا ہے اس میں بلوغ کی حقیقت آگئی ہے اور وہ بلوغ کی حقیقت آگئی ہوئی ہی ہے گیا اب بیاس در جے پر آگیا ہے کہ اگر اس کا نکاح کر دیا جائے تو اس کی نسل آگے چل سکتی ہے۔

قرآنی حقائق کی اخروی شکلیں: اس واسطے حضرات صوفیاء کے ہاں صوفی کا لقب نامراد ہے بیا ایا وحشت ناک لقب رکھتے ہیں کہ وہ بنی برحقیقت تو ہوتا ہے مگر لفظ ڈراؤنا ہوتا ہے لیعنی جے ہم بامراد سجھتے ہیں کہ بیکا مل وکمل ہے بیان کا نام نامراد رکھتے ہیں۔اس کی وجہ بیہے کہ صاحب طریقت بھی مرادکو پنچا ہی نہیں۔ حق تعالیٰ کے مراتب کمال لامحدود ہیں جس صدتک پنچے گامحدود پینچے گا۔معلوم ہوگا آگے ابھی باقی ہیں وہ بھی مرادکی انتہا کو پنچے گامی در ہیں جس سرے گا بھی ہی کا سے انہوں

نے لقب ہی نامراد رکھ دیا۔ بے انہا درگاہ ہے چلتے جاؤ ،کوئی حدود مقرر نہیں حتی کہ جنت میں بھی ہم پہنچ جائیں گے اوران شاء اللہ ضرور پنچیں گے وہاں بھی ہم بڑھتے ہی رہیں گے پنہیں کہ کسی حدیررک جائیں گے اس لیے کہ جنت ظاہری وباطنی کمالات ربانی کے مقامات کے کھلنے کانام ہے۔

جیسا کہ ظاہری نعمتیں وہاں بے شارملیں گی۔باطنی نعمتوں کی بھی وہاں کوئی حد نہیں ہوگی ،آ دمی کاعلم بڑھتا جائے گا۔ حدیث میں ہے کہ حافظ قرآن کوفر مایا جائے گا۔'' تلاوت کرتا جا،' یعنی جتنی آیتیں ہیں اسے بہی قرآن کے مقامات ہیں اور ان مقامات کی اتنی لامحدود کیفیات ہیں جس مقام پر پہنچو گے لامحدود نعمتیں اور کیفیات محسوں ہول گا۔'' جہاں تک چھملائی نہیں تھا تو آگے لے لو کیسی جس محدونہیں پہنچو گے۔حافظ کوفر مادیا جائے گا'' جہاں تک چھملائی نہیں تھا تو آگے لے لو کیسی محدونہیں پہنچو گے۔حافظ کوفر مادیا جائے گا'' جہاں تک تیری قوت ہے تلاوت کر اور ترقی کرتا جا''۔

بعض روایات سے معلوم ہوتا ہے کہ قرآن کی جتن آیتیں ہیں اتنے ہی جنت کے درجات ہیں جیسے دنیا میں ایک آیت لاکھوں علوم پر مشتمل ہے کہ جتنااس کے سمندر میں غوطدلگا وَ تہذیبیں ملتی علوم درعلوم نکلتے چلے آتے ہیں۔ جتنا کریدیں گے علم کے نیچ علم ہے تہد بہ تہد علوم ہیں۔ آخراللہ کا کلام ہے، مجزہ ہے، اسی طرح جب ایک آیت کے حقائق کھل کروہاں کیفیات کی صورت میں نمایاں ہوں گے وہ بھی تہد بہ تہد ہوں گے ان کی بھی کوئی صدنہیں ہوگی گویا ایک ہی آیت کے علوم و کیفیات پاتے پاتے ہاروں برس گزرجا نمیں گے اسی کی لذت سے فارغ نہیں ہوگا آ گے کا مرتبہ جب آئے گائی سے فراغت نہ ہوگی غرض بے انتہا درجات ومراتب ہیں۔

اس لیے جنت میں جا کے مقامات انتہا کوئییں پہنچیں گے روز ترقی رہے گی اور یہی چیزیں جوہم نے اللہ کی آئیس پڑھی ہیں انہی کے حقائق متمثل ہوں گے شکل بدل بدل برل باغ و بہار کی صورت میں نعت بن بن کر سامنے آئیس گے۔'' و نیا میں جو کمل کیا کرتے تھے مختلف روپ اختیار کریں گے حدیث میں فرمایا گیا ہے کہ'' سخاوت جنت میں ایک درخت کی صورت میں نمایاں ہوگ' ظاہر میں ہم نے فقیر کے سر پرسامی کیا، اس کی بحوک کو رفع کیا، اس کی پریشانی کو دور کیا۔ اس کی سر پرسی کی ، گویا فقیر کوہم نے سامید یا نے اپنے زیر سامیہ لیاوہ بے چارہ مطمئن ہو گیا اس ممل نے جنت میں جا کرایک درخت کی شکل اختیار کی تو درخت کے سائے میں ہم آگئے جیسے ایک فقیر کوہم نے سامید یا داللہ نے ہمیں سامید یا۔ اسے ہم نے پھل کھلا یا تھا جس سے وہ بے چارہ بھی دیت ہمیں پھل دے گا جس سے ہماری زندگی بھی ترقی کرے گی اس لیے ہمارا ممل درخت کی صورت میں ظاہر ہوگا تو جیسے درخت سامید یتا ہے۔ پھل بھی دیتا ہے۔ فرحت بھی پیدا کرتا ہے یہی منافع سنی کو حاصل ہوگا۔

**کمال علمی کی علامات:** حاصل ساری بات کا بی ذکلا که جس طرح جوانی تیجی علامتوں سے پہچانی جاتی ہے اس طرح انسان کے روحانی مقامات اوراس کے صد کمال کو پنچنا بھی کیجھ علامت سے بہچانا جاتا ہے جب و <sup>علم</sup>ی طور پر بالغ ہوگا اساتذہ شہادت دیں گے کہ بیر بالغ ہوگیا۔

ظاہری وضع کا باطن پراٹر: یہی وجہ ہے کہ شریعت اسلامیہ نے ظاہری روپ، ظاہری وضع قطع، اس کی تہذیب پرتو جددلائی ہے کہ جیسی تم ظاہری وضع اختیار کروگ، باطن بھی تمہاراوییا ہی بن جائے گا۔ فرض کریں کوئی شخص پہلوانوں کا سالباس پہننے گئے، کنگوٹ باندھ کرمیدان میں آ جائے۔ طبعاً اس کا دل چاہے گا کہ پنجہ شی کرے، ڈنڈ پلے، مقابلے ہوں اور کشتی ہو۔ طبعاً ادھر جذبات ماکل ہوجا ئیں گے وہ اس وضع کا اثر ہوگا۔ اسی طرح اگر کوئی شخص زنانہ لباس پہن لے۔ چوڑیاں پہن لے، رنگین کپڑے پہن لے، رنگین کپڑے کہ بعد جذبات میں نسوانیت آ جائے گی، اس کا جی چاہے گا کہ بولے بھی عورتوں کی طرح اور لب واہج بھی وہی اختیار کرے وہ اس وضع کا اثر ہوگا۔

اگرایک شخص علماء کی وضع اختیار کر سے طبعی طور پرورع وتقو کی کی طرف توجہ ہوگی چاہے ظاہر داری میں ہو کہ میاں مولو یا نہ لباس پہن رکھا ہے اس میں اگرکوئی بری حرکت کی لوگ کیا کہیں گے؟ اس لباس میں رہ کریچرکت؟ توخواہ مخواہ طبیعت مائل ہوتی ہے کہ کوئی معقیا نہ افعال سرز د ہوں۔ یا ہل اللہ اور درویشوں جیسالباس پہن لیوں حرکت کی لوگ کیا کہیں گے؟ اس لباس میں رہ کریچرکت؟ توخواہ مخواہ طان پر موثر ہوتی ہے جیسی ہیئت بنالیں گے و لیی حقیقت بن جاتی ہے۔ اس لیے شریعت نے زور دیا ہیئت بناؤ تو اہل اللہ جیسی بناؤ ، انبیاء کیم السلام کی ہیئت بناؤ ، صحابہ کرام اللہ کی ہیئت بناؤ ، اللہ تعالی اس ہیت میں اچھی حقیقت ڈال دیتے ہیں۔ چاہے ظاہر داری کیلئے بناؤ ۔ مگر بریکا رئیس ثابت ہوتی ۔ غرض ظاہری ہیئت ایس مت اختیار کروکہ ہمارا باطن بگڑ جائے۔

قول و فعل کا اثر: مثلاً زمانه جاہلیت میں بیرسم پڑی ہوئی تھی کہ اس طرح سے اگر کسی نے انگلی دکھلا دی تو تلوارین نکل جاتی تھیں۔ جیسے ہمارے آپ کے ملک میں کہتے ہیں کسی کوٹھنے گا دکھا دینا۔ کسی کوانگوٹھا دکھا دیا وہ لڑپڑے گا بیچڑانے کی علامت ہے زمانہ جاہلیت میں چڑانے کی بیعلامت تھی اس طرح انگلی دکھائی اور تلوارین نکلیں۔ اسی لیے اس انگلی کا نام' سابۂ' یعنی' گالم گلوچ'' کی انگلی تھا۔ جہاں اُٹھی اور لڑائی شروع ہوئی۔

شریعت اسلام نے اس کی ہیت کو بدلا۔اس کے کل کو بدلا کہ انگی اٹھائی جائے مگر کہاں؟ شہادت اور توحید کے واسطے التحیات کے اندراٹھائی جائے اوراس کا نام ''ساحب' یعنی اللہ کی پاکی بیان کرنے والی انگلی' فرمایا سابہمت کہو، ورنہ وہی لغوی معنی یاد آئیں گے جوز مانہ جاہلیت کے تھے''ساحبہ کہو''جب لفظ اچھا بولو گے حقیقت بھی اندراچی آجائے گی۔ تجارت کرنے والے کو قرآن کریم نے تاجر کہا ہے اور زمانہ جاہلیت میں خنسار کہتے تھے تو ارشاد فرمایا گیا کہ ' خنسار مت کہو، تاجر کہا ہے اور زمانہ جاہلیت میں خنسار کہتے تھے تو ارشاد فرمایا گیا کہ ' خنسار مت کہو، جاہلیت کی لغت ہے ' جب وہ بولیں گے تو تمہاری طبیعت خواہ نخواہ جاہلیت کی طرف جائے گی۔ اس لیے وہ کا لفظ بولو، جو اللہ نے اختیار کیا ہے۔ تاکہ ذبن جائے تو قرآن کی طرف اور حقائق الہیہ کی طرف جائے۔ غرض ہر چیز میں ہیئت ہو لفظ یا قول ہوا چھی صورت اختیار کرنے کے لیے فرمایا گیا ہے۔ اس لیے کہ دنیا میں کوئی چیز ایسی نہیں جس میں تا ثیر نہو، ہر چیز میں اللہ نے اثر دیا ہے کھانے کی چیز وں میں اثر ہے۔ جیسا دانہ کھائیں گے ویبا اثر ظاہر ہوگا ہر چیز میں تاثیر ہے اور فقط اشیاء ہی میں تاثیر ہیں ہمارے بدن میں بھی تاثیر ہے۔ ہماری ہر ہیئت میں تاثیر ہے ہم اگر کسی کو مندا چھا کر کے دکھلا کیں ممنون ہوگا اور کسی کو بری ہیئت دکھلا کیں جبھی لڑائی ہوجائے گی۔

معلوم ہوتا ہے ہیئت میں ممنون کرنے کا اثر بھی ہے اورغیض وغضب میں لانے کا بھی۔اسی طرح آپ کی آنکھ بھی موثر ہے اگر ہم نیجی نگاہ کرکے بات کریں محبت پیدا ہوگی اورا گرآنکھ اٹھا کے گھور کے گفتگو کریں توغیض وغضب پیدا ہوگا معلوم ہوتا ہے آنکھیں خاموث ہیں مگر خاموثی کے ساتھ بولتی ہیں بعض دفعہ غیض اور بعض دفعہ محبت پیدا کردیتی ہیں۔

ایمان کااثر:

مسلمان وہ ہے جس کی زبان اور ہاتھ سے دوسر ہے مسلمان محفوظ رہیں وہ کیا مسلمان ہے کہ گالم گلوج کرتا آرہا ہے دوسر ہے اول دکھا تا ہوا آرہا ہے، چاہے ہم اسے اسلام سے خارج نہ کریں۔ مگر حقیقی معنی میں کوئی کمال تھوڑا ہی ہے؟ بڑا مسلم حقیقت میں وہ ہے جس کی زبان اور ہاتھ سے دوسر ہے مسلمان محفوظ ہوں۔
آپ خاتم النہ بین ساٹھ آپیٹر نے فرما یا: ترجمہ' مومن وہ ہے کہ لوگ اس سے اپنی جانوں، اموال اور آبرو کے بارے میں مطمئن ہوجائے''۔ (صحیح ابن حبان، قم 197)

لاکھوں روپے چھوڑ کر چلے جا کیں کہ بیمومن ہے خیانت نہیں کرسکتا۔ بہو بیٹی کوچھوڑ کر اطمینان ہو کہ بیمومن ہے۔ جواس کا یونیفارم ہوتا ہے اس سے شاخت ہوتی ہے اگر

کوئی اپنا سپابی دشمن کی وردی پہن کے آجائے بقینا سے گولی ماردیں گے بعد میں چاہے افسوس کریں کہ بھی بیتوا بین فوج کا تھا۔ معلوم ہوا سارا دارو مدار یونیفارم اور وردی پر ہوتا ہے۔ ہم سب اللہ کی فوج کے سپابی ہیں اگر دشمن کی ہیت میں آئیں گوج ڈر ہے کہیں گولی نہ ماردی جائے۔ اپنی ہیئت میں آنا چاہیے تا کہ اپنی فوج کا سپابی سمجھا جائے تو ہیئوں کی اصلاح، ظاہر کی تہذیب اس کی طرف شریعت نے بہت تو جفر مائی۔

علم کے اثرات: اور ظاہری بات ہے کہ علم ایک ایسی چیز ہے کہ ساری دنیااس کی قدر کرتی ہے کوئی بڑا ہی جاہل ہوگا جوعلم کی قدر نہ کرے اس لیے کہ علم نہ ہندی ہے نہ سندھی ، نہ افریقی ہے نہ امریکی ، نہ ایشیائی نہ یورپین ، بلکہ سارے انسانوں کی ایک متاع مشترک ہے اس لیے ہرانسان علم کی طرف جھکتا ہے ۔ علم میں رنگ ونسل اور باطن کا تعصب نہیں آتا ۔ وہ سب کے لیے کیساں ہے اس لیے طلباء کے تبادلے ایک ملک سے دوسرے ملک کی طرف ہوتے ہیں علم سکھنے کیلئے یورپ والے ہمارے یہاں آرہے ہیں اور ہمارے طلبا یورپ جارہے ہیں۔

طراق منزل مقصود: مگراس سے اندیشہ ہوتا ہے کہ آدمی میں کہیں تکبر نہ پیدا ہوجائے۔ اس لیے اس کا حاصل عبدیت ہے کہ کم کیساتھ جب تک عبدیت جعنہ نہیں ہوگا تو تکبر اور نخوت اس سے الگ نہیں ہوسکتا اور عبدیت ہے کہ کسی مرد کامل کے ہاتھ میں ہاتھ دے دے تو عالم اگراپنے اخلاق کی اصلاح نہ کرائے گا تو علم اس کے لئے اور زیادہ تباہی اور وہال کا ذریعہ بنے گا اس لیے وہ تکبر ونخوت پیدا کرے گا۔ لڑائی جھڑے نے پیدا کرے گا۔ جو عالم تربیت یا فتہ نہیں ہوگا۔ اخلاق صحیح نہیں ہول گے۔ عموماً فسادات اور جھڑے نہ ہوں بخل کی بجائے خلاق کو بلندنہ کرے۔ حرص کی بجائے قناعت نہ ہو۔ کبر کی بجائے تواضع نہ ہو، بخل کی بجائے سخاوت نہ ہو، غرض جب تک اخلاق کو بلندنہ کرے۔ حرص کی بجائے قناعت نہ ہو۔ کبر کی بجائے تواضع نہ ہوں گا کہ بیا کے سخاوت نہ ہون علم کی قدر نہیں کھل سکتی نہ بیا کم دے سکتا ہے جب تک اخلاق صحیح نہ ہوں۔

توضیطم سے آدمی منزل مقصود پرنہیں پنچتا۔ اس لیے مدارس میں دو چیزوں کی ضرورت ہے ایک تعلیم کی جس سے علم پنچے اور ایک تربیت کی جس سے اخلاق درست ہوں۔ اگر تعلیم محض رہ گئی علم آجائے گا، اخلاق نہیں آئیں گے وہ وبال جان بن جائے گا۔ اگر اخلاق درست ہو گئے علم نہ آیا تو جابلا نہ افعال سرز دہوں گاس سے منکرات وبدعات سرز دہوگی، دونوں صور تیں تباہی کی ہیں۔ توعلم اور اخلاق جب تک جمع نہ ہوں کام چلنے والانہیں ہے۔ وہ عالم دنیا میں فساد کہیر ہے جو دوسروں کی ہتک چو ہے کہ وہ وہ مالم میں عظیم فساد ہے اور اس سے بھی زیادہ فساد ہے اس عابد میں جو جہالت کے ساتھ عبادت کر رہا ہے وہ وہ رات دن بدعات ومنکرات میں مبتلا ہوگا۔

گویاامت کے فساد کے دودھڑ ہے ہیں''ایک جاہل مولوی ،ایک جاہل صوفی''۔ایک وہ عابد کہ عبادت ہے مگرعلم نہیں دونوں چیزیں جمع ہوں جب ہی وہ مصلح

ثابت ہوگا۔ بید ونوں قشم کےلوگ دنیا کے لیے فتنہ ہیں جوبھی دین کے بارے میں ان سے منسلک ہوگا وہ فتنہ میں گرفتار ہوگا۔

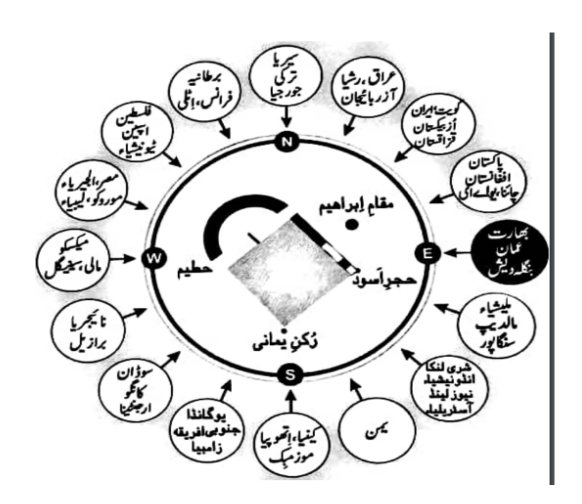
وہ عالم رہانی جس کاعلم بھی ضحے ، اخلاق بھی ضحے ، سیرت بھی پاکیزہ ہو، وہ اصلاح کا ذریعہ بنے گا تو وہ ضحے راستہ دکھلائے گا اس کی طرف رجوع کرنا پڑے گا۔ تو ہمارے بچوں کے لیے اس میں اس کی ضرورت ہے کہ ان میں دونوں وصف آ جا نمیں علم بھی ضحے ہوااور اخلاق بھی ان کے درست ہوں ۔ دوران تعلیم ہی اخلاق کی درشگی کی تمرین ہو۔ تواضع ، انکسار، خدمت ، ایثار اور جذبہ خدمت خلق اللہ، بی جذبات ان کے اندر پیدا کئے جا نمیں ، ابجارے جا نمیں ، ان سے ان کی نشوونما صححے ہوگی۔ اورا گر اس وقت اس میں کوئی کمی رہ گئی تو بعد میں اس کی کمی کو پورا کرنے کی پوری پوری کوشش کی جائے۔ لہذا صرف صورت ہی اچھی نہ ہوسیرت بھی بہترین ہو۔ صورت تو اللہ تعالیٰ نے بنادی ہے۔ ساری تو انائیاں ، ساری کوششیں ، تعمیر سیرت پرصرف کی جائیں۔

اللَّه تعالیٰ ہمیں عمل کرنے کی تو فیق عطافر مائے ( آمین ) –

مقام ابراتيم

ہم دن میں پانچ مرتبہ" خانہ کعبہ" کی جانب رخ کر کے نمازادا کرتے ہیں۔لیکن کیا کبھی ہم نے سوچا کہ ہم" خانہ کعبہ" کے کس رخ کی طرف سجدہ کررہے ہیں؟؟؟ قرآن یا ک سورہ بقرہ،آیت نمبر 125 میں فرمان الہی ہے:

وَإِذْ جَعَلْنَا الْبَيتَ مَثَابَةً لِّلِنَّاسِ وَ اَمنَا وَ اتَّخِذُو اَمِن مَقَامِ اِبِرْ هِمَ مُصَلَّى وَ عَهِد نَا اللّه اِبِرْ هِمَ وَ اِسمْعِيلَ اَن طَهِرَ ابَيتِى لِلطَّاتِفِينَ وَ العُكِفِينَ وَ الرُّتَعِ السُّبُودِ ترجمہ: "اور (یادکرو) جب ہم نے اس گھر (خانہ کعبہ) کولوگوں کے لئے رجوع (اوراجماع) کا مرکز اورجائے امان بنادیا، اور (حکم دیا کہ) اہراہیم (علیہ السلام) کوتا کیدفر مائی کہ میرے گھر کوطواف کرنے والوں اوراعت کاف کرنے والوں اور اعتکاف کرنے والوں اور وی وی وی کہ وی وی کہ وی وی کہ کو وی وی کہ دور کے دولوں اور اعتکاف کرنے والوں اور وی وی کوئے وی کہ کوئے وی کوئے وی کہ کہ میرے گھر کوطواف کرنے والوں اور اعتکاف کرنے والوں اور وی وی کہ وی وی کہ میرے کی جگہ کوئے وی کہ اور می کوئے وی کہ کوئے وی کہ وی کہ وی کہ وی کہ دور کے دولوں کے لئے پاک (صاف) کردو "۔



# مصيبت زده اورغم زده كاعلاج نبوى خاتم النبيين صالافالية

### قرآنی آیات:-

1- الله تعالى في قرآن ياك سوره بقره - آيت 157: 155 مين فرمايا:

ترجمہ: ''اےرسول سالٹھا آپیا آپ ان لوگوں کوخوشنجری دے دیجے''جن پر جب کوئی مصیبت آتی ہے تو کہتے ہیں کہ (اناللہ و اناالیہ د اجعون) ہم اللہ ہی کے لئے ہیں اور اس کی طرف لوٹ کرجانے والے ہیں۔ یافتہ ہیں''۔

: – الله تعالى سوره بقره، آيت نمبر 45 فرما تا ہے: وَاسْتَعَيْنُوْ بِالصَّبِوِ وَالصَّلُواةِ تَرْجَمَه: "اورنماز اورصبر كے ذريع مدوطلب كرو" ـ

#### احادیث:-

1- مندمیں نبی کریم خاتم النبیین علیقے سے روایت ہے کہ آپ خاتم النبیین علیقے نے فرمایا:''جب کسی محض کوکوئی مصیبت پنچے اور وہ کہے کہ ہم اللہ ہی کے ہیں اوراس کی طرف جانا ہے۔اے اللہ میری مصیبت میں مجھے پناہ دے اور مجھے اس کے بعداس سے بہتر دے'' تواللہ تعالیٰ اس کی مصیبت میں اسے پناہ دے گا اوراس کے بعداس مصیبت کے بدلے اسے نیکی عطا کرےگا۔(امام احمد صحیح مسلم)

2- نبي كريم خاتم النبيين سليني آيل نفر مايا: "جنت نالبنديده چيزوں سے گھير دي گئي ہےاورجہنم لذيذاورشہوات سے گھير دي گئي ہے'-(امام سلم)

3 - جامع ترمذی میں حضرت انس ؓ سے روایت ہے کہ رسول یاک خاتم انتہین ساٹٹاییٹا کو جب کوئی بڑامعاملہ پیش آتا توبید عاپڑھا کرتے تھے۔

يَاحيُّ يَاقَيُو مُبِرَ حُمَتِكَ اَسْتَغِيْثُ ترجمه: "اب بميشه زنده اورقائم رہنے والے تیری رحمت کے ذریعے مدد چاہتا ہوں"۔

4- حضرت اسابنت عمیس سے روایت ہے کہ وہ فرماتی ہیں کہ مجھ سے نبی کریم خاتم انتہین سالٹھ آلیکتی نے فرمایا'' کیاتمہیں چندایسے کلیے نہ سکھا دول کہ جنہیں تومصیبت کے مقد قدر مدند اللہ کھا انتہائی کہ تا اللہ کا تبدیل کا بیاللہ کا مدائد کا گوئی کے اللہ کا مدائد کا کہ بیاللہ کا بیاللہ کی بیاللہ کا بیاللہ کا بیاللہ کا بیاللہ کا بیاللہ کا بیاللہ کے بیاللہ کا بیاللہ کا بیاللہ کا بیاللہ کے بیاللہ کا بیاللہ

5-ئىننِ ابوداؤرٌ میں حضرت عبدالله بن عباسٌ سے حدیث مروی ہے کہ انہوں نے بیان کیا کہ نبی کریم خاتم انہین ﷺ نے فرمایا: "جس نے استغفار کواپنے اوپرلازم کرلیا تواللہ اسے ہررنج سے رہائی اور ہرتنگی سے کشادگی عطافر مائے گااورا یسے ذریعے سے اسے روزی پہنچائے گا جسے وہ تصونہیں کرسکتا''۔ (سنن ابی داؤد)

6- نبي كريم خاتم النبيين عليقة كوجبكوئي انهم معامله پيش آتاتو آپ خاتم النبيين سلافياتي نمازي طرف بناه ليتے (يعنی نوافل پڑھتے اور دعا كرتے) (مندامام احمہ)

7-آپ خاتم انتبیین علیلیہ نے فرمایا": تم پر جہاد فرض ہے۔اس لئے کہ بیرجنت کے درواز وں میں سے ایک درواز ہے۔اوراس کے ذریعے اللہ تعالیٰ لوگوں کے رخج وغم کودور فرما تاہے"۔(صحیح حدیث،طبرانیؓ،احمرؓ،حاکم ؓ )

8- حضرت ابن عباس سيروايت ہے كه نبى كريم خاتم النبيين علي الله عن على الله على الله على الله الله بكثرت كهناچاہي الله على الله عل

اناً لللهُ وَإِنَّا اَليه وَاجَعُونُ مصيب زدہ کا اعلیٰ ترین علاج ہے۔ جواس کے لئے فوری اور آئندہ دنوں کے موقعوں پر نفع بخش ہے۔ اس لیے کہ یہ جملہ دو عظیم بنیادوں پر شتمل ہے۔ جب بند کوان دونوں کی معرفت حاصل ہوجاتی ہے تواس کی مصیب ہلکی ہوجاتی ہے۔ پہلی بنیادیہ ہے کہ بندہ ، اس کے اہل وعیال اور اس کا مال ساری چیزیں بی در حقیقت اللہ کی ملکیت ہیں اور اللہ تعالیٰ نے یہ تمام چیزیں عارضی طور پر بند کودی ہیں۔ اب اگر اس نے ان چیزوں کو لے لیا ہے تواس کا معاملہ بالکل ایسا ہی ہے جیسے کہ ادھار دینے والاکسی وقت بھی اپناسامان واپس لے نیز اس بندے نے اس کوعدم سے وجو ذہیں بخشا کہ وہ در حقیقت اس کی ملکیت ہوتی اور نہ اس کے وجو دکو برقر ارر کھنے کی ذمہ داری ہے اس لیے اس کی اس میں کوئی تا شیر نہیں اور نہ ہی بیاس کی طمک حقیق ہے۔ اس میں جواسے تھوڑ ابہت حق تصرف حاصل ہے تو وہ آ قائے تکم سے ہے۔ اس نے ایک حد تک پابندی لگا کر اجازت دے دی ہے۔ ما لکانہ تصرف اسے حاصل نہیں ہیں۔

دوسری بنیاد رہے ہے کہ بندہ کی ساری تگ ودوا پینے مولائے حقیقی ہی تک ہے اس لئے ضروری ہے کہوہ دنیا میں اپنے پیچھے اپنا نائب جھوڑ کرا پینے رب کے پاس تن تنہا آئے۔جیسے کہاسےاللہ تعالیٰ نے پہلی بارتنہا پیدا کیا تھا۔اس کے پاس اس وقت اہل وعیال،خاندان اور مال نہ تھا۔جب انسان کی ابتدایوں ہےاوراس کی انتہا ہیہ ہے تواسے کسی موجود چیز سے مسرت اور گم شدہ سامان پر ناامیدی کیوں ہوتی ہے؟اور مایوسی کیسی؟اس کوتقین علم ہونا چاہیے کہ بیضروری نہیں ہے کہ بیہ مصیبت اس کوکسی گناہ کی یا داش میں آئی۔ چنانچے سورہ حدید آیت نمبر 22-23 میں ارشاد باری تعالی ہے: ترجمہ:'' کوئی مصیبت نہ دنیا میں آتی ہے اور نہ تمہاری خاص جانوں میں گروہ ایک کتاب (لوح محفوظ) میں لکھے دی گئی ہے۔قبل اس کے کہ ہم ان جانوں کو پیدا کریں۔ بیاللہ کے نزدیک آسان کام ہے۔ تا کہتم اس چیز پر جوتم سےفوت ہوگئ رنجیدہ نہ ہوجا وَاور جوچیزتم کوعطا کی ہے اس پراترانے نہلگو۔اوراللہ تعالیٰ کسی اترانے والے پینی بازکو پیندنہیں کرتا''۔

اگر پوری دنیا کی تفتیش کریں تو ہرطرف مبتلائے دردوالم نظر آئیں گے بیدردوالم مصیبت کہیں کسی محبوب کی جدائی کی وجہ سے ہوگا یاکسی مشکل سے دو حیار ہوگا۔ دنیا ڈھلتے سائے کی مانند ہےا گربھی ہنس پڑیں توعرصہ تک روتے رہے، اگرایک دن کی خوشی ملی توعرصہ تک رخج وغم، اگرتھوڑی پونجی ہاتھ آتی تو زمانے تک محرومی رہی ۔کسی گھر کے لوگ چھو لتے پھلتے نظرآتے ہیں تو کچھ دنوں کے بعدوہی گھراجڑا ہواد کھائی دیتا ہے۔

حضرت عبدالله بن مسعود ؓ نے فر مایا '' ہرمسرت کی آغوش میں ایک غم ہے''-ابن سیرین ؓ نے فر مایا'' تمہاری ہرخوثی میں گریدوز اری مضمر ہے''-ہند بنت نعمان ؓ نے کہا''ہم نے پیشم خود دیکھا ہے کہ ہم لوگوں میں سب سے معتبر اور بڑے طاقتور بادشاہ تھے۔ مگرابھی سورج پورے طور پرغروب بھی نہیں ہواتھا کہ (یعنی بہت کم عرصہ کے بعد ) ہم نے اپنے آپ کوسب سے کم تر درجے کا یا یااوراللہ کواس کا پوراحق ہے جس گھر میں دولت اورخوشیوں کی ریل پیل رہتی ہے اسے بربا دکر کے عبرت کامقام ہناد ہے''۔ایک شخص نے ہند بنت نعمان ؑ سے مین کرکہاا پنی داستان سناؤ تواس نے جواب دیا کہ ابھی صبح کی بات ہے کہ پوراعرب ہمارادست نگرتھا۔ پھر شام اس طرح آئی کہ عرب کا ہر شخص ہم پردست کرم رکھے ہوئے تھا۔ایک دن ہند کی بہن حرقہ بن نعمان ًرو پڑیں ۔حالانکہ یہ بڑی شان وشوکت کی ما لک تھیں ۔کسی

نے ان سے رونے کا سبب دریافت کیا؟ انہوں نے کہا کہ''بات ہیہ ہے کہ میں نے اپنے گھر میں دولت کی ریل پیل دیکھی اور حقیقت یہ ہے کہ کو کی ایسا گھر دیکھنے میں نہیں آیا جہاں مسرت کی لہر دوڑ رہی ہو کہا جا نک غم کی آندھی نہ چلی ہو''۔

کسی نے کیاخوب کہاہے:''بے شک دنیاا یک گنجان درخت ہے۔جس کاایک حصہ شاداب رہتا ہے تو دوسرا حصہ خشک ہوجا تا ہے۔''

اسطی بن طلح نے بیان کیا کہ ایک دن میں حرقہ بنت نعمان کے یاس حاضر موااوراس سے کہا"تم نے بادشاموں کی رفتار زندگی کیسی دیکھی"؟۔اس نے جواب دیا" ہم آج اس خیر سے آ شانہیں جس سے کل تھے۔ہم دیکھتے ہیں کہ فارغ البال گھرانہ چندہی سالوں کے بعدنمونہ عبرت بن جاتا ہے"۔ پھراس کے بعددوشعریڑھے:

تر جمہ:'' ابھی ہم لوگ لوگوں پرحکمرانی کرتے تھےاور ہمارےاو پرکسی کی بالا دسی نبھی کہ اچا نک ہم میں تبدیلی آگئی ہم ماتحت ہو گئے اورانصاف کے بھکاری بن گئے۔ برا ہود نیا کا کہاس کی نعمت یا سُدارنہیں ۔رہ رہ کرتبریلیاں اور رہ رہ کرانقلابات رونماء ہوتے ہیں''۔

مصیبت آنے کاایک علاج یہ ہے کہانسان یہ دیکھے کہا ہے یہ مصیبت کیوں پیچی؟ ۔اللہ نے اس جیسے بہت سوں کو ہاقی رکھا۔اگراس نے اس مصیبت یرصبر ورضا سے کام لیا تواس کے لیےوہ یونجی جمع کر دی جائے گی جواس مصیبت کی پریشانی ہے کئی گنازیادہ ہوگی۔اس کا ایک علاج پیجھی ہے کہ اپنی آتش مصیبت کواہل مصائب پر ہمدردی کر کے ٹھنڈی کر لےاور جان لے کہ ہرطرف مصیبت ہی مصیبت ہےاور پیر کہ آ ہ بکا سے غم دو گنا ہوجا تا ہے۔اور نالہ گربیزاری سے دشمن خوش ہوتا ہے۔ دوست ناراض ہوتا ہے۔اوراس مصیبت پرصبر کرنے کا ثواب ضائع ہوجا تا ہے۔بعض سلف نے بیان کیا ہے کہا گردنیا کے مصائب وآلام نہ ہوتے تو ہم قیامت میں مفلس بن کر حاضر ہوتے۔اس لیےمصیبت زدہ کو چاہیے کہاہنے دل کواللہ کی طرف سے پہنچنے والی راحت سے تسکین دے جو کہ مصائب کے بعدانسان کو حاصل ہوتی ہیں۔ مصیبت کا ایک علاج بیجی ہے کہ مصیبت زدہ بیقین رکھے کہ اگر جینالہ وفریاد کسی آخری منزل پر پہنچ جائے مگر پھر بھی صبر ہی کرنا پڑے گا۔ آہ یکا ونالہ فریا دنالپندیدہ بھی ہے اور بلامقصد بھی۔اس لیے کہاس سے مصیبت کا ثواب ختم ہو جائے گا (مصیبت پرصبر کرنے کا) بعض دانشوروں کا بیقول ہے' د**انش مند شخص ابتدائے مصیبت ہی میں** وہ کام کر گزرتا ہے جسے بیوتوف بہت دنوں کے بعد کرتا ہے۔اورجس نے شریفوں کی طرح صبر سے کام نہ لیاوہ چویا یوں کی طرح بیٹے ہوگا (یعنی کوئی ثواب نہیں ہوگا)۔" صحیح بخاری میں مرفوعاً روایت ہے کہ الصّبئر عِنْدَصَدَمَة الأبوُ لمی ط ترجمه: "صبرتو پہلی چوٹ کے وقت ہے "۔ اشعت بن قیس ؓ نے بیان کیا"ا گرتونے ایمان واحتساب کے طور پرصبر کیا تو بہتر ورنہ چو یا یوں کی طرح تم بھی فراموش کر دیئے جاؤ گے "۔

اس کا طریقہ علاج یہ بھی ہے کہ مصیبت زدہ جان لے کہ اس کے لیے سب سے نفع بخش دوا ،اس کے رب کی رضا ہے۔اور ہمیشہ سے محبت کی بیریت چلی آرہی ہے کہ ہر بات میں محبوب کی رضا حاصل رہے۔جس کسی سے محبت کرنے کا دعو کی کیا۔ پھرمحبوب کے پسندیدہ امر (کام) کونا پسند کیا۔اور ایسا کام کیا جس سے محبوب ناراض ہوجائے تو اس نے خودایئے آپ کوجھوٹ ثابت کرنے میں کوئی گسر نہیں اٹھار کھی اورمحبوب کے نز دیک وہ نالپسندیدہ شار کیا جائے گا۔

حضرت ابودر دائٹ نے بیان کیا کہ' اللہ جب کوئی فیصلہ کرتا ہے تو وہ یہ چاہتا ہے کہ جس کے قق میں جو فیصلہ کیا گیا ہے وہ اس پر راضی ہوجائے اور ہمیشہ راضی بر رضا رہے'' عمران بن حصین ٹنے اس کا سبب بیان کیا ہے کہ "مجھے سب سے زیادہ وہ شخص محبوب ہے جو سب سے زیادہ اللہ تعالی کومحبوب ہے لیکن بیدواء شافی صرف عشاق لوگوں کے لیے ہے۔ ہرایک کے بس کی بات نہیں ہے کہ وہ اس طریقہ علاج کو اختیار کرے۔"

اس کاعلاج موثریہ جی ہے کہ مصیبت زدہ اس (بات پر)امر پر یقین رکھے کہ جس ذات نے اس کواس مصیبت میں مبتلا کیا ہے وہ ' ایکام احترائے میں اورارتم الرائمین ہے' اوروہ کسی پر ہلاکت کی غرض سے مصیبت نازل نہیں کرتا اور نہ ہی اس لیے کہ وہ اس مصیبت کے ذریعے اس کوعذاب دے اور نہ ہی وہ اس کے ذریعے اس کی بربادی کرنا چاہتا ہے۔ بلکہ وہ مصیبت میں مبتلا کیا گیا تا کہ اس کے صبر وایمان اور رضائے الہی کو آزمائے اور اس کی آہ وبکا، گریہ زاری اور عاجزی کو سنے۔ وہ اسے اپنے دروازے پر گرا ہواد کی بھنا چاہتا ہے۔ اس کی شکایت ودرد کی اپیل سننا چاہتا ہے۔ اور اپنے سامنے اسے شکت دل دیکھنا چاہتا ہے۔ اس کی شکایت ودرد کی اپیل سننا چاہتا ہے۔ اس میں بناہ گریہ نہ مصیبت تم کو برباد کرنے کے لئے تم پر نہیں آتی بلکہ تہمارے صبر اور ایمان کی آزمائش کے لئے آتی ہے۔ اے میرے بیٹے مقد پر ایک درندہ ہے اور درندہ مردہ نہیں کھا تا''

خلاصہ بیکہ مصیبت بندے کے لئے ایک بھٹی کی حیثیت رکھتی ہے۔ جس میں وہ اپنی زندگی کو تپاکر سرخ سونا نکالے یا زنگ آلود چیز۔ شاعر نے کیا خوب کہا ہے۔ ''ہم نے اسے خالص جاندی سجھتے ہوئے پھلا یالیکن بھٹی نے اسے زنگ آلود لو ہا ظاہر کیا''۔

اگردنیا میں ہے بھٹی اسے فائدہ ندد ہے تواس ہے بھی ہڑی بھٹی سامنے ہے۔اگر بند ہے نے ہیں بھٹی اور کسوٹی آخرت کی بھٹی (میں ہے) دونوں میں سے کسی بھٹی کی نذر ہونا پڑے گا۔ تاکہ اپنے او پر نعمت خداوندی کی قدروا بھیت کر لے تو موجودہ دنیا کی بھٹی میں اپنے آپ کو بگھلاد ہے اور مصائب کوشکر گراری سے برداشت کر ہے۔ ایک علاج یہ بخدہ بہتجھ لے کہ اگر دنیاوی مصائب والام نہ ہوتے تو بندہ دوسری بڑی بیار یوں مثلاً تکہر، خود پہندی، سگد کی میں بہتلا ہوجا تا۔ جواس کی دنیاوی اور اخروی ہلاکت کا سبب بنی اور پھر پہر جمت خداوندی ہوئی کہ اس نے مصائب کی مختلف دواؤں کے ذریعے بندے کے مرض کی خبر گیری کی اور ہلاک کر دینے والے اعمال سے اسے پاک رکھا۔ وہ ذات انہائی پاک اور مقدس ہے جواپئی آزمائش کے ذریعے رخم کی راہیں ہموار کرتا ہے اورا پئی نعمتوں کے ذریعے آزمائش میں بہتلا کرتا ہے۔ کسی شاعر نے کیا خوب کہا ہے:" اللہ تعالی مصیبت کے ذریعے انعام کرتا ہے، اگر چہوہ بڑی ہواور کبھی بعض لوگوں کواللہ نعمتوں کے ذریعے آزمائش میں بہتلا کرتا ہے۔اگر اللہ تعالی اپنے بندوں کا علاج مصائب ومصیبتوں کی دواؤں سے نہ کرتا تو وہ سرکش ہوجاتے۔ بغاوت کر پڑھتے اورا کڑجاتے اور اللہ تعالی جب کسی بندے کے ساتھ کوئی بھلائی تعالی ہے بندوں کا علاج مصائب ومصیبتوں کی دواؤں سے نہ کرتا تو وہ سرکش ہوجاتے۔ بغاوت کر پڑھتے اور اگڑجاتے اور اللہ تعالی جب کسی بندے کے ساتھ کوئی بھلائی اور عہالت بھی اعلی جب کسی بندے کے ساتھ کوئی بھلائی عوامت ہے۔ بھی اعلی مہذب بنادیتا ہے اور پورے طور پر اس کا تزکیداور تصفیر فرمادیتا ہے۔ تو اسے دنیاوی مرات بھیں اعلی ترین منصب کے لائق بنادیتا ہے۔ اور بیکی منصب عود بیت الٰہی ہے۔ پھراسے تواب آخرے کا سب سے بلند حصد عطا کرتا ہے جے دویت الٰہی اور قرب خداوندی کے نام سے تعبر کیا جاتا ہے۔''

مصائب کوبرداشت کرنے کاایک طریقہ علاج ہے تھی ہے کہ ہر بندہ بچھ لے کہ دنیا کی تنی ہی آخرت کی شیرینی ہے۔اور باری تعالی اپنی قدرت سے تنی کوشرینی میں تبدیل کر دیتا ہے اور دنیا کی شرینی دراصل آخرت کی تنی ہے۔اس لیے تھوڑی دیر کی تنی اگر دائمی حلاوت میں تبدیل ہوکرٹل جائے تواس کے لئے بیاس سے بہتر ہے کہ اس کے برعکس معامل مع

اسی مقام پر پہنچ کر مخلوق کی عقلوں کا اختلاف نمایاں ہوجا تا ہے۔اورانسانیت کے حقائق سامنے آجاتے ہیں۔

اکثر لوگ چندروزہ رہنے والی حلاوت کو دائی حلاوت پرتر جیج دیتے ہیں۔ حالانکہ یہ کتنی بڑی جہالت اور کتنی بڑی بیوتو فی ہے کہ انہوں نے چندساعت کی کئی کو دوامی (ہمیشہ رہنے والی) حلاوت کے مقابل بر داشت نہ کیا اور ذراہی دیر کی ہے آبر وئی دائی آبر و کے حصول کے لیے قبول نہ کی اور تھوڑی ہی تکلیف دائی عیش وعشرت کے لئے بر داشت نہ کی ۔ اس لیے کہ اس کے سامنے جو کچھ ہے وہ ہی سب کچھ ہے اور جس کا انتظار ہے وہ آئکھوں سے او تھل ہے ۔ اس کا ایمان انتہائی کمز ور اور اس پر اس کی

۔ شہوت کا باد شاہ حاکم ہےاوریہی دنیا کوتر جیح دینے اور آخرت کوترک کرنے کا سبب ہےاوریہی حال ظاہر بینوں کا ہے جوصرف ظاہر امور پر نگاہ رکھتے ہیں لیکن وہ گہری نگاہ جود نیاوی پردوں کو چاک کر کےاس کی آخری حداور نتائج تک پہنچ جاتی ہےاس کی پچھاور ہی شان ہے۔

ایک بزرگ فرمایا کرتے تھے کہ" بیاری نعمت ہے"ایک مرتبہ وہ اپنے طلبا کودرس دے رہے تھے کہ ایک شخص جو بیار تھا حاضر خدمت ہوا اور سلام عرض کرنے کے بعد بڑے ادب سے گزارش کی۔" جناب میں بیار ہوں آپ اللہ تعالی سے میرے لئے دعافر مائیں"۔ اب تمام طلباء متوجہ ہو گئے کیونکہ انہیں معلوم تھا کہ ان کے استاد مصیبت کو انعام اور بیاری کو نعمت کہتے ہیں۔ انہوں نے تمام تر توجہ استاد محترم کے جواب کی طرف لگا دی۔ بزرگ نے اپنے تمام طلباء سے ہاتھ بلند کرنے کے لئے فرمایا پھر دعا فرمائی ۔" یا الہی بیاری بھی نعمت ہے اور شفاء بھی نعمت ہے۔ ہر شخص ہر طرح کی نعمت کو برداشت نہیں کر سکتا۔ باری تعالی تو اس شخص کی بیاری کی نعمت کو شفا کی نعمت میں تبدیل کر دے (امین)" چنا نچے ہمیں اپنے آپ کو اس نعمت کے حصول کے لئے آمادہ رکھنا چاہیے جے اللہ تعالی نے اپنے اولیاء اور اطاعت گزار لوگوں کے لئے دائمی عیش کے نام سے تیار کررکھ ہے۔ اور ابدی سعادت اور ظیم کا مرانی کو ہمارے حصہ میں لکھ دیا ہے۔ اور ایسی رسوائی سز ااور دائم حسرت سے بچالیا ہے جے اللہ تعالی نے غافلوں اور بے کارلوگوں کے لئے تیار کررکھا ہے۔ اب یہ ہمارے اختیار کی چیز ہے کہ ان دونوں قسموں میں سے کونی ہمارے لیے مناسب ہے؟

ہم میں سے ہرایک اپنے انداز پر کام کرتا ہے اور ہرایک اپنے مناسب حال تگ ودوکرتا ہے۔ جسے وہ بہتر جانتا ہے۔ یہ علاج زیادہ طویل نہیں چونکہ بیدوائیں دی قشم کی دواؤں پرشتمل ہیں۔اگران کے ذریعے بھی رخج وغم اور حزن (پریشانی) کی بیاری ختم نہ ہوتو سمجھلو کہ بیاری بہت پرانی اور جڑ پکڑے ہوئے ہے۔اوراس کے اسباب گہرے ہیں۔اس کے لئے مکمل سوچ بیار کی ضرورت ہے۔

پہلی دوا: تو حیداورر بوبیت کا یقین۔ دوسری دوا: اللہ تعالیٰ کواس بات سے مبرااور پاک سمجھنا کہ وہ بندے پرظلم کرتا ہے یا بلاسبب بندے سے مواخذہ کرتا ہے۔ تیسری دوا: اللہ تعالیٰ کی محبوب ترین چیز کے ذریعے وسلہ کرنا، جواس کے اساءوصفات ہیں اوران اساءوصفات میں سے سب سے کمل طور پر معنیٰ کا جامع اسم' کیا تحکیٰ کیا تُخومُ'' ہے۔اور نبی کریم خاتم النبیین صافیٰ ایسیالی کی ذات بابر کات ہے۔ چیشی دوا: صرف اللہ تعالیٰ ہی سے مدوطلب کرنا۔

**پانچویں دوا:**اللہ تعالی پر بھروسہاوراس کے سپر دہمام معاملات اوراس بات کا اعتراف کہ اسکی پیشانی اللہ تعالیٰ کے قبضہ قدرت میں ہےوہ جسے جس سمت چاہے بھیردےاور پیر کہ حکم الہی اس پر جاری ہے اور قضائے الہی سرایاعدل وانصاف ہے۔

چھ**ی دوا:**اپنے دل کوقر آن پاک کے باغات میں چرنے دےاور قر آن پاک کواپنے دل کے لئے ایسی بہار سمجھےجیسی بہار جانوروں کے لیے خوشگوار ہوتی ہے۔

اورقرآن پاک کے ذریع شبہات اورخواہ شات نفسانی کی تاریکیوں کوروثن کرے اوراس کے ذریعے ہرقوت شدہ چیز سے سلی حاصل کرے اور ہرمصیبت کا مداوا قرآن پاک کو سمجھے اور سینے کی تمام بیاریوں سے شفاء قرآن پاک کے ذریعہ حاصل کرنے تواس سے غم جاتار ہے گا۔ رخے وغم سے رہائی نصیب ہوگ۔ ساتویں دوا: استغفار۔ آٹھویں دوا: تو بہوندامت۔ نویں دوا: نماز کی یابندی اوقات کے ساتھ ادائیگی۔

**دسویں دوا:** طاقت اور قوت سے برات (بیزاری) اوران دونو ل کواس ذات کے سپر د کرنا جس کے قبضہ قدرت میں بید دنوں ہیں۔

ان امراض میں ذکورہ دواؤں کی افادیت کی توجیہہ: اللہ تعالی نے بنی آدم کو اور اس کے تمام اعضاء کو پیدا فرمایا اور ہرعضوکو ایک کمال سے نوازا۔اگر وہ عضوضائع ہو جائے توانسان کوصدمہ پنچتا ہے۔ان اعضاء کا بادشاہ دل ہے۔دل کو بھی کمال سے نوازا جب اس کا بیکمال ضائع ہوجا تا ہے تواسے مختلف بیاریوں ،مصائب وآلام ، رنج وغم اور افسردگی گھیر لیتی ہے۔جب آنکھ بصارت کھو بیٹے جس کے لیے اسے بنایا گیا اور کان ساعت ضائع کردے اور زبان قوت گویائی سے بہرہ ہوجائے جواس کے بنانے کا حقیقی مقصد ہے تو پھران کے کمالات ضائع ہوگئے۔

اللہ نے دل کوا پنی معرفت ومحبت اور اپنی توحید کاا قرار کرانے اور رضائے الہی کے حصول کے لئے پیدا کیا۔ تا کہ اس کی محبت اور رضا مندی میں شادال رہے اس پر بھروسہ کرے۔ اس کے لئے کس سے دوستی اور کس سے دشمنی رکھے۔ ہمہ وقت ذکر واذکار کو جاری رکھے۔ تمام دنیا سے زیادہ لگا وَ اسی رب جلال سے رکھے اور اس سے برقشم کی امیدر کھے اور ان باتوں کے علاوہ اللہ کے سواکوئی اور بات اس دل میں ہوگی تو اس دل کی موت ہے۔ پھراسے کوئی نعمت ولذت اور فرحت و مسرت حاصل نہیں اور ظاہر ہے کہ زندگی انہی چیزوں سے برقر ارز ہتی ہے۔ اور یہی چیزین دل کے لئے غذا ، صحت و تندر سی اور خلام کی حیثیت رکھتی ہیں۔ جب غذا اور صحت نہ ملے اور زندگی اجیرن ہوجائے تو پھر درنے وغم اور افسر دگی ہر جانب سے دل کو گھیر لیتی ہے۔

دل کی سب سے بڑی بیاری، شرک، گناہ اور اللہ تعالیٰ کی پہندیدہ چیز وں اورمحبوب چیز وں سے غفلت ولا پر واہی ہے۔اس کےعلاوہ تمام معاملات کوسپر دخدا کرنے سے گریز اوراس پراعتاد کی کمی اور اللہ کے سواد وسروں کی طرف میلان، تقتریر پر غصہ وناراضگی کا اظہار اور اس کے وعدہ وعید میں شک شبہ ہے۔

جب ہم دل کی بیاریوں پرغور کریں گے تو ہم جان لیں گے کہ دل کے ان امراض کواس کی مقابل دواؤں سے ہی دور کیا جاسکتا ہے۔ تو حیدالہی سے بندہ کے لئے بھلائی، لذت، مسرت وفرحت اور شاد مانی کا دروازہ کھل جاتا ہے اور توبہ کے ذریعے ان تمام فاسدامور کا خاتمہ ہوجا تا ہے جس سے دل کی بیاریاں پیدا ہوتی ہیں۔

چنانچة وحيد سے سعادت و بھلائی كے درواز ہے كھولے جاتے ہيں اور توبہ واستغفار سے برائيوں كے تمام درواز ہے بند كر ديئے جاتے ہيں بعض آئم فن طب نے بيہ بات كھى ہے' جوجسم كى عافيت چاہتا ہوتواسے كم كھانا چاہيے اور جو دل كى حفاظت كاخواہاں ہواسے گنا ہوں سے باز آجانا چاہيے، نعمتوں كاشكراور مصيبتوں پرصبر كرنا چاہئے۔" ثابت بن قرہ ہؓ نے فرمایا'' جسم كاسكون كم كھانے ميں ہے اور روح كى راحت كم گنا ہوں ميں اور زبان كى حفاظت كم گفتارى ميں''۔

گناہ دل کے لیے زہر کا کام کرتا ہیں۔اگر ہلاک نہیں کرتا تو کم از کم کمزور تو کر ہی دیتا ہے اور دل کی قوت جب کمزور پڑ جائے گی تو مذکورہ امراض کا مقابلہ کرنا مشکل ہوجائے گا۔امراض قلب کے ماہر طبیب عبداللہ بن مبارکؓ نے کیا خوب فرمایا ہے،

اس طرح حضرت یونس می دعامیں کمالی توحید باری تعالی پایا جاتا ہے کہ بندہ اپنظلم وزیادتی اور گناہ کا اعتراف کرتا ہے۔جورخی وغم اور بلاؤں کے دور کرنے کے لئے موژ دوا ہے اور حاجت روائی کے لئے اللہ تک رسائی کا بہترین ذریعہ ہے ۔ لَاَ إِلَهَ إِلَا أَنتَ سُبْحَانَك إِنِّي كُنتُ مِنَ الظَّالِمِينَ

ترجمہ: ''(پروردگار!) تیرےعلاوہ کوئی (اللہ) نہیں ہےتو پاک و بے نیاز ہے اور میں اپنے نفس پرظلم کرنے والوں میں سے تھا''۔

غرض حدیث میں ہر شرسے پناہ طلب کی گئی ہے اور رخی عنم ، اور تکی کے خاتمہ کے لیے استعف**ار کی تا ثیر کو ہرامت کے محقلانے تسلیم کیا ہے۔** جب دلوں پر گناہوں کی تا ثیر رائٹے ہوجائے تو پھر تو بہاور استغفار کے سواکوئی علاج نہیں رہ جاتا۔ اُسٹغفیز الله َ الَّذِی لاَ إِلهَ إِلهَ اللَّهِ هُوَ الْحَیُ الْفَیُومُ وَ أَتُوبِ إِلَيْهِ۔

تر جمہ:''میں اس خدا سے مغفرت چاہتا ہوں جسکے سواکوئی معبود نہیں وہ ہمیشہ زندہ وقائم ہے اسی کے حضور تو بہر تا ہوں''۔

نماز کی شان دل کوفرحت اور شکفتگی بخشنے اور اسے تقویت پہنچانے اور اسے کشادہ وشاداب کرنے اور اس کولذت پہنچانے میں عجیب وغریب ہے۔ نماز سے دل اور روح دونوں اللہ کے قریب ہوجاتے ہیں۔اور اس ذات کا قرب نصیب ہوجا تا ہے۔اس کے ذکر کے حصول سے دل کھل جاتا ہے۔اس کے ساتھ مناجات کرنے سے مسرت حاصل ہوتی ہے۔اس کے سامنے کھڑے ہونے کا تصور۔اور اس کی عبودیت میں اپنے تمام بدن اور اعضاء اور تمام قو توں کو استعال کرنے میں ہر عضو کو بندگی کا پورا پورا لطف حاصل ہوجا تا ہے۔وہ کخلوق کے تعلق، باہم میل جول اور ملنے جلنے سے بے نیاز ہوجا تا ہے اوراس کے دل کی ساری قوتیں اوراس کے سارے اعضاء اپنے رب کی طرف تھنچ جاتے ہیں۔اور بحالت نماز وہ اپنے دشمن سے بے پرواہ ہوکرآ رام پاجا تا ہے اور نماز اس لیے سب سے بڑاعلاج بن جاتی ہے۔

مفرحات قلب (تقویت دل) میں سب سے زیادہ نمازی کو اہمیت حاصل ہوتی ہے اور اسے ایک ایسی غذا میسر آجاتی ہے جوصحت مند قلوب کے لئے زیادہ مفید ہے۔ لیکن بیاریوں کا معاملہ ان بیاراجہام جیسا ہوتا ہے جن کے لئے صرف عمدہ غذا نمیں نفع بخش ہوتی ہیں۔ اس لئے نماز دنیا اور آخرت کے مصالے کے حصول اور دنیا و آخرت کے مقاصد کو رفع کرتے میں سب سے عمدہ معاون مددگار ہے۔ نماز گناہ سے روکتی ہے اور قلوب کے امراض کو رفع کرتی ہے اور جسم سے بیاری کو دور کر دیتی ہے۔ دل کو روشن، چبر سے کو تابندہ کرتی ہے، نفس اور اعضاء کو نشاط بخشت ہے، روزی کو گینجت ہے۔ خالم کو دور کرتی ہے۔ مظلوم کی مددکرتی ہے۔ خواہشات نفسانی کے داخلے کو جڑسے اکھاڑ پھینکتی ہے۔ نعمت کی محافظ ،عذاب کو دور کرنے والی اور رحمت کے نزول کا باعث ہے۔ غم اور بے بینی کو دور کرتی ہے اور شکم کی بہت میں بیاریوں کے لئے شفاء ہے۔

ابن ماجدٌ نے اپنی سنن میں حدیث مجاہد کوحضرت ابوہریرہ ﷺ سے روایت کیا ہے کہ انہوں نے بیان کیا" مجھے رسول پاک خاتم النبیین علیہ ہے نے دیکھا میں سویا ہوا تھا اور دردشکم سے کے انہوں نے بیان کیا" مجھے دردشکم ہے کیا"؟ میں نے کہاں "ہاں اے اللہ کے رسول خاتم النبیین سال شاہیہ ہے ہے ہاں "ہاں اے اللہ کے رسول خاتم النبیین سال شاہیہ ہے ہے ہے کہاں "ہاں اے اللہ کے رسول خاتم النبیین سال شاہیہ ہے ہے ہے کہاں "ہاں اے اللہ کے رسول خاتم النبیین سال شاہیہ ہے کہاں "ہاں اے اللہ کے رسول خاتم النبیین سال شاہیہ ہے کہاں "ہاں اے اللہ کے رسول خاتم النبیین سال شاہرہ ہے کہاں سال ہے کہاں سال ہور میں شاہرہ ہے کہاں سال ہور میں شاہرہ ہے کہاں سال ہور میں شاہرہ ہور سال ہور میں شاہرہ ہے کہاں سال ہور میں شاہرہ ہور سال ہور میں شاہرہ ہے کہاں سال ہور میں شاہرہ ہور سال ہور میں شاہرہ ہور میں شاہرہ ہور سال ہور میں شاہرہ ہور میں شاہرہ ہور سال ہور میں شاہرہ ہور میں شاہرہ ہور میں شاہرہ ہور میں شاہرہ ہور سال ہور میں شاہرہ ہور میں شاہرہ ہور میں شاہرہ ہور سال ہور میں شاہرہ ہور میں شاہرہ ہور سال ہور میں شاہرہ ہور سال ہور میں شاہرہ ہور سال ہور میں شاہرہ ہور میں شاہرہ ہور میں شاہرہ ہور میں شاہرہ ہور سال ہور میں شاہرہ ہور میں شاہرہ ہور سال ہور میں شاہرہ ہور میں شاہرہ ہور سال ہور سال ہور میں شاہرہ ہور سال ہور میں شاہرہ ہور سال ہور سال ہور ہور سال ہور

اگرزندیق اطباء کادل اس طریقہ علاج سے مطمئن نہ ہوتو انہیں صنعت طب سے سمجھانا چاہیے کہ نمازنفس اور بدن دونوں کے لئے ریاضت ہے۔ اس لیے کہ اس میں منتقل ہوتا رہتا ہے اورجسم کے سارے جوڑ جنبش کرتے رہتے میں قیام وقعود ، سجدہ ورکوع اور قعدہ کے مختلف حرکات ہوتی ہیں اور آ دمی ایک حالت سے دوسری حالت میں منتقل ہوتا رہتا ہے اورجسم کے سارے جوڑ جنبش کرتے رہتے ہیں اور اس کے ساتھا کثر باطنی اعضاء ، معدہ ، آنتیں ، آلات تنفس اور غذا کے ہضم کرنے کا عمل ان سب میں حرکات کی وجہ سے تغیر آ جا تا ہے۔ پھر ایک صورت میں کوئی بات مانع ہے کہ ان حرکات سے بعض اعضاء تو انا اور بعض مواد غیر ضرور پر تحلیل نہ ہوجا کیں گے۔ خاص طور پر جبکہ نماز میں قوت نفس اور انثر اح میں اضافہ ہو۔ جس سے طبیعت قوی ہو کرغم کا پورے طور پر دفاع کر لیتی ہے۔

رخی فیم میں جہاد کرنے کی قوت اور تا ثیر وجدانی طور پر معلوم ہو چکی ہے۔اس لیے کنٹس جب باطن کے غلبہ اور قبضہ کو چھوڑنے پر مجبور ہوتا ہے تو اسے شدیدر کی فیم پہنچتا ہے۔اوراس کی بے قراری اور خوف میں ایک غیر معمولی اضافہ ہوجا تا ہے۔لیکن جب وہ اللّہ تعالیٰ کے لئے جہاد پر آمادہ ہوجا تا ہے۔تو اللّہ تعالیٰ اس رنج ونم کوفر حت و مسرت اور نشاط وقوت میں بدل دیتا ہے جیسا کہ خوداس نے سورۃ تو بہ میں فرمایا۔ (سورہ تو بہ آیت 14-15)

ترجمہ: ''ان سے مقابلہ کرواللہ تعالی ان کوتبہارے ہاتھوں رسوا کرنا چاہتا ہے اور اِن پرتہہیں مظفر اور منصور کرنا چاہتا ہے۔اور مومنوں کے سینوں کو بیاریوں سے پاک کرنا چاہتا ہے اور ان کے دلوں سے غصہ کوختم کرنا چاہتا ہے'۔

چنانچدول کے دردوالم، رنج وغم کو دورکرنے کے لئے جہاد سے بڑھ کرکوئی مفید دوانہیں ہے۔ یا درکھیں ہروہ کوشش جو کلمۃ اللہ کو بلند کرنے کے لئے کی جائے جہاد سے بڑھ کرکوئی مفید دوانہیں ہے۔ یا درکھیں ہروہ کوشش جو کلمۃ اللہ کو بلند کرنے کی توت اورطاقت سے جہاد ہے۔ لا حوْل وَ لا قُوْوَ وَ لا فُور کی تا شیر مصیبت رنج والم کی بیاری کے دفاع میں اس لئے ہے کہ اس معاملات کو اللہ تعالیٰ کے حوالے کردینا ہے اور کسی بھی معاملے میں اس کی عاجزی کا اعتراف ہے اور اس کا اثبات ایک بی ذات کے لئے ہے اور پورے طور پراپنے تمام معاملات کو اللہ تعالیٰ کی ذات ہے اس لیے اس کلمہ سے بڑھ کرکوئی خالفت نہ کرنا اور اس بات کا اقرار کرنا کہ میری حالت کے سنور نے اور اس میں طاقت آنے کا ذریعہ صرف اور صرف اللہ تعالیٰ کی ذات ہے اس لیے اس کلمہ سے بڑھ کرکوئی اور کلمہ ہوبی نہیں سکتا ۔ بعض آثار میں ہے کہ کسی فرشتے کا آسمان سے زمین پرنزول اور پھرز مین سے آسمان پرصعود کو کو لو کو قو قو الا نہا للہ کی کا محالت سے دوسرے حال پرجانا خواہ وہ عالم علوی میں ہو یا عالم سفلی میں اللہ تعالیٰ کے سواکسی کے لئے اسے تسلیم نہ کرنا اور بیا قرار کرنا کہ اس کی حالت سے دوسرے حال پرجانا خواہ وہ عالم علوی میں ہو یا عالم سفلی میں اس کلمہ کے اندرا کی غیر معمولی تا شیر پائی جاتی ہے۔ کرنا کہ اس تھو یل کی ساری طاقت واضیار صرف اور صرف اور صرف اللہ ہی کو حاصل ہے۔ اس لیے شیطان کو جھگا دینے میں اس کلمہ کے اندرا کی غیر معمولی تا شیر پائی جاتی ہے۔

درودنجات وبا: - اس درود شریف کو کثرت سے پڑھاجائے تو اللہ تبارک وتعالی ہرموذی مرض مے محفوظ رکھتا ہے-

ٱللَّهُمَّ صَلَّ عَلَى مُحَمَّدٍ بِعَدَدِكُلِّ دَآءٍ وَدَوَآءٍ وَبَارِكُ وَسَلِّم

ترجمه:"ا ب الله! درود بھیج ہمارے سرکار محمد (خاتم النہ بین صلافی آلیا ہم) مطابق تمام بیاریوں کی دوا کے --- برکتیں اور سلام کے ساتھ"۔ (شفاء القلوب، ص: 223، ط: مکتبہ نبویہ ۔ ذریعۃ الوصول الی جناب الرسول سلافی آلیا ہم، درود نمبر 144، ۔ روح البیان ۔ 7/234، ط: دار الکتب العلمیہ )

### توحيروتوكل

### توكل كى فضيلت: - الله تعالى كارشاد ب

ترجمه: "اورالله يربهروسه كروا گريڤين ركھتے ہوكة تم ايمان والے ہؤ'-ترجمه: "اورالله پربھروسه كرناچاہيے، بھروسه كرنے والےكؤ"-ترجمہ: ''اور جوکوئی بھروسہ رکھے اللہ پرتو اللہ اس کے لیے کافی ہے''۔

ترجمه: ''بیشک الله جا ہتاہے توکل کرنے والوں کو''-

وَمَنْ يَتَوَكُّلُ عَلَى اللهِ فَهُو حَسْبَهُ ط (سورة الطلاق, آيت نمبر 3)

وَعَلَى اللهِ فَتَوَكَّلُوْ النَّ كُنْتُمُ مُؤْمِنِيْنَ ١٦ (سورة المائده، آيت نمبر 23)

وَعَلَى اللهِ فَلْيَتَوَكُّل المُتَوكِّلُونَ ١٦ (سورة ابر اهيم، آيت نمبر 12)

إِنَّ اللَّهُ يُحِبُّ الْمُتَوَكِّلِيْنَ ۩ (سورة العمران، آيت نمبر 159)

ا یک حدیث میں ارشاد ہے کہ'' جس کو بیاچھامعلوم ہو کہ سب لوگوں میں غنی ہوجائے تو وہ اس پر راضی ہوجاؤجواللہ نے اس قسمت میں لکھا ہے"۔ (مشکوۃ المصابیح) ايك اكابركوكسى نے خواب ميں يہ جمله كها "جس نے الله تعالى ير بھر وسه كيا اس نے اپنارزق جمع كرليا"

یجیل بن معاذ طفر ماتے ہیں "جب آ دمی کے پاس بےطلب رزق آتا ہے تواس سے معلوم ہوتا ہے کہ رزق کوبھی تھم ہے کہ آ دمی کو تلاش کرے "۔

حضرت ابراہیم بن ادھم فرماتے ہیں" میں نے ایک راہب سے یو چھا" کہاں سے کھا تا ہے"؟اس نے کہا" یہ بات میرے جاننے کی نہیں ہے میرے پرورد گارہے یو چھ کہاں سے کھلاتا ہے"؟ ہرم بن حبانؓ نے حضرت اویس قرفیؓ سے یو چھا" میں کہاں رہوں"؟،انہوں نے شام کی طرف اشارہ کیا پھر ہرم نے یو چھا" بسراوقات کی صورت کیا ہوتی ہے"؟ حضرت اولیلؓ نے فرما یا کہ' تف ہےان دلول پر جن میں شک ملا ہوا ہےان کونسیحت سے کیا فائدہ ہوگا''؟۔

تو حبیر کی فضیلت: -توحید الله تعالی کی ذات کو یکتااور کافی جان لینے کا نام ہے۔ توحید کے چار مراتب ہیں:

(1) مغز (2) مغز کامغز، (3) بیست کے او پر کا لیست

اب ایک مثال فرض کر لیتے ہیں کہ توحید کوشل اخروٹ کے اپنے اوپر کے حیلکے میں سمجھنا جا ہیے اس کے دو حیلکے ہوتے ہیں ایک مغز ہوتا ہے چرمغز کے اندرتیل ہوتا ہے۔ پس مرتبہاول توحید کا بیہ کہ آ دمی اپنی زبان سے لاالہ الااللہ کے مگر غافل یا منکر نہ ہوشل توحید منافقوں کے۔

دوسرادرجہ بیہ ہے کہ عنی اس لفظ کے اس کا دل بھی سچ جانتا ہوجیسے عام مسلمان اس کی تصدیق کرتے ہیں یہ توحید عوام کی ہے۔

تیسرامرتبہ بیہ ہے کہ بذریعہ نور دق کے بیم عنی کشف کے طور پرمشاہدہ ہوجائیں اوراس کا حال اس طرح سے ہے کہ باوجوداشیاء کی کثرت کے اس کواللہ کی ذات سے ہی صادر سمجھتا ہے۔ یہ مقربین کا تو حید ہے۔ چوتھام تبہیہ ہے کہ وجود میں سوائے ذات واحدیکتا کےاورکسی کونیډ کیکھےاور بیصدیقوں کا توحید ہے۔

اب دیکھئے کہاویر کے تھلکے سےکوئی فائدہ نہیںا گرکھا نمیں تو تلخ ہےا گراس کا باطن دیکھا جائے تو بُری صورت اگر جلا پیئے تو آگ بجھائے اور دھواں ہی دھواں کر دےغرض کسی قابل نہیں بجزاس کے کہ چندروز اخروٹ کی حفاظت اس سے رہے اورمغز نکال لیا جائے تو چھینک دیا جائے ۔ بیتوحیدز بانی کا حال ہے۔جس میں دل کی تصدیق نہ ہوالی توحید سے کچھ فائدہ نہیں نقصان بہت ہے، ظاہراور باطن میں بُری ہے، چندروز کا فائدہ یہ ہے کہ نیچے کے تھلکے یعنی دل اور بدن کے بچاؤ کیلئے موت کے وقت تک کام آتی ہےاورموت کے وقت یہ توحید اِن کے بدن سے علیحدہ ہوجاتی ہے اوراس کے بعداس سے کچھ کام نہ چلے گا۔اوراس کے پنیچ کا چھلکا بہنسبت اوپر کے تھلکے کے ظاہر میں مفید ہے یعنی اس سے مغز کی حفاظت ہوتی ہے اور رکھ چپوڑنے سے بگڑنے نہیں دیتااورا گرجدا کرلیا جائے توایندھن کے کام کابھی ہے۔ مگر بحرحال مغز کی نسبت کم ہےاسی طرح صرف اعتقاد کشف کے بغیرز بانی قول کی نسبت بہت مفید ہے مگر کشف اور مشاہدہ کی بہنسبت جو سینے کی کشاد گی اورنور فتل سے حاصل ہوتا ہےاس کی قدر کم ہے۔ کیونکہ یہی کشادگی اس آیت شریفہ سے مراد ہے۔ (سورہ الانعام، آیت نمبر 125)

ترجمہ: 'اللہ تعالی جس کے سینے کو چاہتا ہے اسلام کے لیے کھول دیتا ہے (شرح صدر کر دیتا ہے )"

اورجس طرح کہ مغز بذات خود پوست کی نسبت نفیس ہے گومقصود وہی ہے، مگر پھربھی تیل نکالنے پر کچھکل وغیرہ آمیزش سے خالی نہیں اسی طرح ( توحید فعل ) یعنی فاعل کاایک جا نناجھی سالکوں کے حق میں بڑامقصد عالی ہے گراسی میں کچھ نہ کچھالتفات غیر کی طرف یا یا جا تا ہے اوراں شخص کونسبت جوایک کے سواد وسرے کو دیکھتا ہی نہیں ا یسے خص کا لحاظ کثرت کی طرف ہے پس اگریہ کہو کہ رہے کہوں کہ ہے ہوسکتا ہے کہ آ دمی ایک ذات کے سواکسی کو نہ دیکھے؟ حالانکہ آسان وزمین اورتمام اجسام محسوسہ کودیکھتا ہے اور رہیر چیزیں بہت ہیں تو بہت می چیزیں ایک کیسے ہوں گی؟ اگرانسان کواس کی روح ،جسم ، ہاتھ ، پاؤں ،رگوں ، پڈیوں اور آنتوں کے لحاظ سے دیکھوتو بہت ہیں اگر دوسر سے اعتبار سے مشاہدہ کروتوایک ہے ،گویاانسانیت کے لحاظ سے دیکھیں توایک ہے ، پس جب آ دمی کی حالت استغراق واحد کے ساتھ ہوتی ہے تو وہ واحد میں فرق اور جدائی نہیں دیکھتا اور جب مین کثرت کی طرف خیال کرتا ہے توسب کچھالگ الگ خیال کرتا ہے۔

حسین بن منصور حلائ نے خصرت ابراہیم خواص گوسفر کرتے دیکھا تو پوچھا"تم کس فکر میں ہو"؟ انہوں نے فر مایا" میں سفر میں ہوتا ہوں تا کہ تو کل میں میں اپنا حال درست کرلوں "۔ مسین بن منصور ؓ نے فر مایا " تم نے اپنی تمام عمر ضائع کی ، فنا در تو حید کہاں گئی؟ اس کو کیوں نہیں اختیار کرتے "؟ ، گویا حضرت خواص تو حید میں تیسر ہے مقام کی درستی کرتے تھے اور حسین منصور ؓ نے ان کو چو تھے مقام پر ترغیب دی۔

اب جاننا چاہیے کہ تو حید ہے آدمی کو شیطان ایسی جگہ میں روک دیتا ہے جہاں اسکو یہ معلوم ہو کہ انسان کے دل پر پچھ داؤشرک کا چل جائے گا۔ اس کی دوصور تیں ہیں اول حیوانات پر توجہ ، دوئم جمادیات پر نظر۔ جمادیات کی طرف سے شرک ایسے کروا تا ہے کہ آدمی بھیتی کے نکلنے پر بارش پراعتماد کرے مینہ کے بر سنے کے لیے ابر پراور ابر کے اکٹھا ہونے کے واسطے سردی پراعتماد اور شتی کے برابر رہنے اور چلنے میں ہوا پراعتماد کر ہے توبیسب با تیں تو حید کے باب میں شرک ہیں ، کوئی کہتا ہے کہ اگر ہوا موافق نہ ہوتی تو نہ پہنچتے ، اب ہوا اپنے آپ سے نہیں موافق ہوجاتی اس کو چلانے والا اور موافق کرنے والاکوئی ہے۔ اس کی مثال تو ایسی ہوگئی جیسے کوئی شخص گردن مارنے کے لیے بادشاہ کے حضور حاضر کیا جائے اور بادشاہ اس کی معافی لکھ دے اب بادشاہ کا احسان مند ہونے کے بجائے قلم اور سیابی کا احسان مند ہوجائے۔ پس آفتا ہے بادشاہ کا تب کے ہاتھ میں قلم۔

پس جس شخص کا سینہ اسلام کے لیے خدا تعالی کے نور سے نہیں کھلا اس کی بصیرت آسان وزمین کے جبار کے دیکھنے سے قاصر ہے وہ دیکھ نہیں سکتا کہ وہ واحداور کتا سب کے اوپر غالب ہے۔ اس لیے کا تب ہی پر اثنائے راہ میں تھہر گیا اور بیسب جہالت ہے۔ ارباب قلوب اور مشاہدات کا حال توبیہ ہے کہ اللہ تعالی نے ان کے لیے آسان وزمین کے ذرے کواپنی قدرت کا ملہ سے گویا کر دیا یہاں تک کہ وہ لوگ ان ذرات کی تنبیج وتقدیس خدا تعالی کے لیے سنتے ہیں۔ اب جن کے کان ہی نہیں وہ اللہ ان کوئیس سنتے۔

ہماری غرض بیکان نہیں جوآ واز کی چیزوں کے سوانہیں س سکتے ،ایسے کان تو گدھوں کے بھی ہوتے ہیں اور خدا کیی چی قدر ہے جس میں جانور شریک ہوں ، بلدان کا نول سے بیمراد ہے جن سے وہ کلام سمجھے جائیں جس میں نہروف ہوں ، خدآ واز ، خدع بی ، خبی پس اگر کوئی کہے کہ بیتوایک تجب کی بات ہے عمل اس کو قبول نہیں کرتی ، بولنے کی کیفیت کو بیان کرنا چاہیے کہ وہ کیسے بولتی ہے اور کیا کہتی ہے ۔ جسیج اور نقذیس خدا تعالیٰ کی کس طرح کرتی ہے؟ اور اپنے نفوں کے عاجز ہونے کی شہادت کیسے دیتی ہے؟ تواس کا جواب یہ ہے کہ آسان اور زمین کے ہر ذر سے کو قلوب کے ساتھ باطن میں ایک مناجات ہے اور اس کی کوئی انتہا نہیں ۔ اس لیے کہ وہ کلمات اللہ تعالیٰ خود فرما تا ہے :

ترجمہ: تو کہہا گردریاسیاہی ہوکرکھیں میرےرب کی باتیں بےشک دریا نیڑ جائیں پھربھی نہٹر یں میرےرب کی باتیں اگر چہدوسرالائیں اس کی مددکو'۔
حدیث شریف میں ہے "موت اور حیات کے دوفر شتوں نے آپس میں مناظرہ کیا ملک الموت نے کہا" میں زندوکومردہ کرتا ہوں اور حیات کے فرشتے نے کہا میں مردوں کو زندہ کرتا ہوں ، اللہ تعالی نے ان دونوں پروخی بھیجی "تم دونوں جس کام پرمقرر ہوبس وہ کئے جاؤاور زندہ کرنے والا میں ہوں ، میرے علاوہ کوئی اور ماراور زندہ نہیں کرسکتا "
توکل ایمان کی اقسام میں سے ہے اور اس کی سب اقسام علم ، حال اور عمل سے بنتی ہیں ، پس توکل انہی چیز وں سے حاصل ہوتا ہے اول علم جواصل ہے پھر عمل جوثمر ہے ، تیسر اصال جوتوکل کے لفظ سے مراد ہے۔

**توکل کے اعمال: - توکل کا حال**: توکل کا مقام علم ، حال اور عمل سے بنتا ہے ، علم کے بارے میں بتادیا گیا ہے اور حال واقع میں توکل اِسی کا نام ہے۔ علم اس کی اصل اور عمل اس کا تمر ہے۔

حضرت سہل تستریؒ کے قول میں ہے کہ کسی نے ان سے پوچھا"ادنی درجہ توکل کا کیا ہے "؟ انہوں نے جواب دیا" آرزوں کا ترک کرنا"، سائل نے پوچھا، "اوسط کیا ہے "؟، انہوں نے کہا"اختیار کا ترک کرنا"، بیاشارہ دوسرے درجے کی طرف ہے فرمایا"اور اعلی درجے کوجو پوچھا تواس کو بچھ بیان نہ کیا اور فرمایا اس کووہی جا تا ہے "۔ تیسرا درجہ توکل جوسب سے اعلیٰ ہے بیہے کہ متوکل اپنی حرکات وسکنات میں خدا تعالیٰ کے سامنے ایسا ہے جیسا مردہ نہلانے

والے کے سامنے ہوتا ہے۔ اللہ تعالی فرما تاہے: (سورۃ آل عمران، آیت نمبر 159)

ترجمہ:''اللہ تعالیٰ توکل کرنے والوں کودوست رکھتاہے''۔

ان الله يحب المتوكلين

حضوریاک خاتم النبیین ملافلاتیلی نے فرمایا" اگرتم اللہ پرتوکل کروجیسا کہ توکل کرنے کا حق ہے تو وہ تہمیں ایسے روزی دے گا جیسے پرندوں کو دیتا ہے ، صبح خالی پیٹ ہوتے ہیں اور شام کو پیٹ بھر کر جاتے ہیں"۔ (جامع ترمذی)

الله تعالیٰ نے حضرت داؤڈ گووجی کی که'' اے داؤ داگر بندہ میر می مخلوق کے بجائے صرف میرا ہی آسرا کرتا ہے تواگرز مین اورآ سان بھی اس کےخلاف تدابیر کر س توبھی میں اس کے نکلنے کی راہ پیدا کر دیتا ہوں''۔

ایک عالم کے قول میں کھھاہے کہ''جس روزی کی ضانت تہہیں دے دی گئی ہے اس سے غافل ہو کہ فرض عمل سے غافل نہ ہوناور نہاپنی آخرت برباد کرلو گے اور د نیا توتههیں آتی ہی ملے گی جتنی اللہ تعالیٰ نے تمہارے لیے کھودی''۔حضرت پھی بن معاذ نے فرمایا''بغیرطلب کے بندے کوروزی ملنے میں پی ثابت ہے کہ روزی کو حکم ہے کہ بندے کو تلاش کرئے''۔حضرت ابراہیم بن ادھمؓ نے ایک راہب سے یو چھا" کہاں سے کھاتے ہو"؟اس نے کہا" رب سے یو چھ"-

**توکل اور مشائخ: -**ابوموی وبا بلی فرماتے ہیں کہ میں نے ابویزید بسطامیؓ سے یوچھا" توکل کیا چیز ہے"؟ انہوں نے کہا" تمہارا قول کیا ہے"؟ میں نے کہا" ہمارے ساتھی تو یوں کہتے ہیں"ا گر بالفرض سانپ اور بچھوآ دمی کودائیں بائیں گھیرلیں تو اس سے باطن میں کچھ جنبش نہ ہو"۔انہوں نے فرمایا کہ''ہاں اس کے قریب ہے''۔

حضرت ذوالنون مصریؓ سے یوچھا" توکل کیا ہے"؟ آپؓ نے فرمایا''ارباب سے ملیحدہ ہونااوراسباب سے قطع ہونا۔'' پھرلوگوں نے ان سے کہا"اورزیادہ فرمایئے"،آپؓ نے کہا''نفس کوعبودیت میں ڈالنااورر بوبیت سے نکالنا''حمدون گازرؓ سے جوحال توکل کا پوچھا توفر مایا کہ''اگرآ دمی کے پاس دس ہزار درہم ہوں اورایک لا کھقرض ہوتواس بات سے نڈر نہ ہوکہ مرجاؤں گااور قرض گردن پررہ جائے گااور دس ہزار درہم قرضہ ہواوراس کوادا کرنے کے لیے پچھتر کہ یاس نہ ہوتو خدا تعالیٰ سے اس کے اداکرنے برناامیدنہ ہو"۔

روایت ہے"ایک زاہدشہروں سے حدا ہوکرکسی یہاڑ تلے سات روزر ہااور کہا" کسی سے کچھنہ مانگوں گا جب تک خدا تعالیٰ میرارزق مجھ کونہ پہنچائے"۔مرنے کے قریب ہوا مگررزق نہ آیا۔ دعا کی"الہی میری قسمت کارزق مجھ کوعنایت کردے در نہ میری روح قبض کرلے" چکم ہو"اقشم ہے مجھے اپنی عزت اور جلال کی تجھے رزق نہ دوں گا جب تک تو جا کرشہر میں نہ بیٹھے گا"۔وہ شہر میں جا کر بیٹھااس کے پاس کوئی کھانالا یا کوئی یانی ،کھا پی کردل میں وسواس کچھلا یا ،اللہ تعالیٰ نے وحی کی که'' تو جا ہتا ہے کہ دنیامیں زہد کرنے سے میری حکمت کوضائع کر دے تجھ کومعلوم ہونا چاہیے کہ میں اپنے بندوں کو دوسرں کے ہاتھوں سے رزق پہنچا تا ہوں اور بیاس سے بہتر جانتا ہوں کہ خود ا پنی قدرت سے دول'' یعض اکابر فرماتے ہیں" اللہ تعالیٰ سب بندوں کورزق دیتا ہے مگر بعض ذلت کے ساتھ کھاتے ہیں مثلاً جیک مانگ کراور بعض مشقت اور محنت سے کماتے ہیں جیسے تا جربعض جان کھیا کر کماتے ہیں جیسے کاریگر مزدوراوربعض عزت سے کھاتے ہیں جیسے کلم والے"۔

جب تک ایمان اس بات میں یکانہ ہو کہ خدا تعالی کے سوانہ کوئی فاعل ہے نہ کوئی راز ق اور وہ جو کچھ بندے پر مقدر کرتا ہے خواہ فقر ہویاغنا،موت ہویا جینااس کے حق میں وہی بہتر ہے بنسبت اس بات کے کہ جس کی بندہ تمنا کر ہے تک حال توکل میں کامل نہ ہوگا۔

ابویعقوب قطع بصریؓ کہتے ہیں" میں ایک بارحرم شریف میں دس روز بھوکا رہا، کچھ ضعف معلوم ہوا دل میں آیا باہر چل جنگل کی طرف نکل گیامیں نے دیکھا کہ ایک شلجمز مین پریڑا ہے،اس کومیں نے اٹھالیالیکن میرا دل گھبرا گیا،ایسامعلوم ہوتا تھاجیسے کسی نے کہا ہوتو دس روز سےاس سڑے ہوئے شلجم کے لیے بھوکا تھامیں نے اس کو پھینکا اور پھرحرم میں واپس آ گیا اور بیٹھ گیا ، دیکھتا کیا ہوں کہ ایک عجم کا آ دمی چلا آتا ہے وہ آ کرمیرے سامنے بیٹھ گیا اور ایک خلتا میرے سامنے رکھ دیا اور کہا" یہ آپ کے لیے ہے"میں نے یوچھا" مجھ کوتونے کیسے خاص کیا"؟اس نے کہا"اصل بیہے کہ ہم دس روز سے سمندر میں تھے اور کشتی ڈو بنے کوہور ہی تھی میں نے نذر کی کہا گرخدائے تعالیٰ مجھ کو بچالے گا تو میں خلتا مجاورین میں سے اس کو دوں گا جس پرمیری پہلی نظریڑے گی۔ابتم ہی کو میں نے اول دیکھا ہے بہی وجہخصوصیت کی ہے"۔میں نے اسے کہا " کھولو"اس نے کھولاتواس میں مصر کا میدہ ، چھلے ہوئے بادام اور برفیاں تھیں۔ میں نے ہرایک میں سے ایک ایک مٹی لے لی اوراس کو کہا" باقی کوتم اینے ساتھیوں کومیری طرف سے ہدیددینامیں نےتمہاری نذرقبول کی"۔پھراپنے دل میں کہا" تیرارز ق تو دس منزل سے چل کرتیرے پاس آتا ہےاورتواس کوجنگل میں ڈھونڈ تا ہے''۔ کہتے ہیں زمانہ گزشتہ میں ایک شخص سفر کو چلااس کے پاس صرف ایک روٹی اورایک کتا تھا،سفر میں وہ روٹی کودیکھتا اور کہتا کہ اگراس کوکھالوں گا تو بقایا سفر کیسے ،

V-1.4

www.jamaat-aysha.com

دیں گے'۔ و چھض روٹی کوساتھ لیے رہاحتیٰ کے مرگیااورروٹی نہ کھائی۔

روایت ہے کہایک شخص حضرت عمرؓ کے دروازے پریڑارہتا تھا،اس کوایک دن آواز آئی که''اے شخص تونے ہجرت عمرؓ کے لیے کی تھی یااللہ کے لیے؟۔جااور کلام الله سیکیروہ تجھ کوعمر کے دروازے سے بے برواہ کردےگا"؟۔وہ تحض اٹھ کر چلا گیا اوراس کا کہیں یہ نہ چلتا تھا۔ یہاں تک کہ حضرت عمر ٹنے اس کو تلاش کروا یا معلوم ہوا کہاس نے گوششینی اختیار کرلی ہےاورعبادت میں لگ گیاہے۔حضرت عمرٌ اس کے پاس گئےاور فرمایا" ہمارا دلتم کود کیھنےکو بہت جاہ رہا تھا کیا وجہوئی کہتم ہم سے نہیں ملتے"؟اس نے جواب دیا''میں نے قرآن پڑھااوراس نے مجھ کوعمرؓ اورآل عمرؓ سے بے پرواہ کردیا"۔حضرت عمرؓ نے بوچھا کہ''تم نے کلام مجید میں کیادیکھا"؟اس نے کہا" میں نے بیرد یکھاو فی السَمَاءِ رِزُقُکُمُ و مَا تُؤعَدُونَ "اورآسان میں ہےروزی تمہاری جووعدہ کیا" (سورہ الذاریات آیت نمبر 22) تب میں نے سوچا کہ میرارز ق تو آسان میں ہےاور میں اس کوزمین پر ڈھونڈ تا ہول۔حضرت عمر الروپڑے اور کہا"تم سچ کہتے ہو"۔ پھرآ پ کا دستورتھا کہاس کے پاس آ کر ببیٹھا کرتے۔ متوکلین کے احوال جواساب کے ساتھ متعلق ہوتے ہیں اُن کی مثال: <u>و</u>اضح ہو کہ خلق کی مثال اللہ کے ساتھ ایک ہے جیسے ایک جماعت سائلوں کی بادشاہ کے کل کے دروازے کے سامنے میدان میں کھڑی ہوجائے اور وہ سب کھانے کی حاجت رکھتی ہوااور وہ با دشاہ بہت سے غلاموں کوروٹیاں دے کر بھیجے اوران کو حکم ہو کہ بعضوں کو دودینااوربعضوں کوایک اوراس بات کی کوشش کرنا کہ کوئی رہ نہ جائے۔ پھرایک منادی کوحکم کرے کہ ان لوگوں کو یکار کرسنا دو کہ ٹھہرے رہواور میرے غلاموں کو جب وہ تمہارے پاس آئیں مت لپٹو بلکہ ہرایک اپنی اپنی جگہ اطمینان سے رہے ، غلام حکم کے تابع ہیں۔ پس جوکوئی غلاموں سے لیٹے گاان کوستائے گا اور دروازے کھلنے پر دو روٹیاں لے کر چلا جائے گامیں اس کے پیچھےایک غلام بھیجوں گاوہ اس پرمقرررہے گا یہاں تک کہ اس کواس روزسز ادوں گا جومیں نے اپنے عندیے میں ٹھہرالیا ہے مگر میں اس کو کہتانہیں ہوں کہ کب سزا دوں گا اور جوغلاموں کو نہ ستائے گا اور ایک روٹی پر قناعت کرے گا اور جوغلام کے ہاتھ سے اس کو ملے گا خاموش رہے گا اس کواسی روز جس میں دوسر بے کوسز ادوں گاایک بھاری خلعت پہناؤں گااور جواپنی جگہ ہی ٹھہرار ہے گااور دوروٹیاں پائے گااس کونہ سزا ہوگی نہ خلعت اور جس شخص کومیر بےغلام کچھ نہ دیں ۔ اوروہ رات کو بھوکا سور ہےاور میرے غلاموں پرخفا نہ ہواور نہ پیکمہ منہ سے نکالے'' کاش مجھ کوبھی ایک روٹی مل جاتی'' توالیٹے مخص کومیں اپناوز پر بناؤں گااور کارخانہ سلطنت اس کے سیر دکر دوں گا۔

پس اس ندا کے بعد سائلوں کی چارتشمیں ہوگئیں۔ایک تو وہ جن برغلبہ تکم ہواوروہ غلاموں پر چڑھ گئے اور زبرد ستی ان کوستا کر دوروٹیاں لے لیں ، دوسرے وہ کہ غلاموں سے سزا کے خوف کے باعث نہیں لیٹے مگر روٹیاں دولیں یعنی سزا سے محفوظ رہے اورخلعت بھی نہ ملا۔ تیسرے وہ کہانہوں نے کہا کہالی جگہ بیٹھنا چاہیے کہ غلاموں کے سامنے رہیں تا کہوہ ہمیں چھوڑنہ جا عیں ،مگر دوروٹی دیں توایک ہی لیں گےاوراسی پر قناعت کریں گے شاید ہمیں خلعت مل جائے۔ چوتھی قسم وہ لوگ ہیں جوشحن کے کونوں میں جاچھےاورا یک دوسرے سے کہا کہا گرغلام ڈھونڈلیں توایک روٹی لینی ہےاورا گرہم چھےرہے تو بھوکے پیاسے رات بسرکرلیں گے۔شاید پھررات کوا گرغلاموں پرخفگی بھی نہآئے تو رتبہ وزارت اور قرب بادشاہ کا حاصل ہو جائے۔ گران کا منصوبہ نہ چلا اور غلاموں نے ہر گوشہ میں تجسس کر کے ایک ایک روٹی پہنچا دی اوراسی طرح ہر روزمعاملہ ہوا۔ چندروز بعدا تفا قاً تین آ دمی ایک کونے میں حجیب گئے اورغلاموں نے ان کونت مجھااوروہ تینوں سخت بھوک میں سوئے بھردو نے سخت بھوک سے کہا کہ''اچھا ہوتا ہم غلاموں کےسامنے ہوجاتے ہم سےصبز ہیں ہوتا'' تیسرا آ دمی چیبر ہام بچ تک ویسے ہی گزاردیا،اسی کودرجہ قرب و وزارت مل گیا۔

اس مثال میں میدان زندگی دنیاوی ہے اوراس کا درواز ہموت اور معیاد نامعلوم سزا کا ہونااور روز قیامت ہےاوروزارت کے وعدے سےغرض وعدہ شہادت ہے جومتوکل کے لیے ہے بشرطیکہ بھوک میں راضی وفات یائے اوراس وعدے کے وفا کے بعد تاخیر قیامت تک نہ ہوگی ۔ کیونکہ شہداءاللہ تعالیٰ کے یاس زندہ رہتے ہیں اور ان کورزق ملتار ہتا ہے۔اورغلام مطیع فرمان بادشاہی سے مراداسباب ہیں اورغلاموں سے لیٹنے والے وہ ہیں جواسباب میں حدسے زیادہ بڑھتے ہیں اور جولوگ صحن کے پہلے میں غلاموں کی نگاہ میں رہ کر بیٹھان سے مراد وہ لوگ ہیں جوشہروں کی خانقا ہوں اور مسجدوں میں ساکن بیٹھر بتے ہیں اور گوشوں میں جھینے والے وہ ہیں جوتو کل کی ہیپت پر جنگلوں میں پھرتے ہیں اوراسابان کے پیچیے پھرتے ہیں اوررزق مل جا تاہے۔مگر شاذ ونا در بھی نہیں بھی ملتا۔ پس اگر کوئی ان میں سے بھو کا خدا سے راضی ہوکر مرتاہے تو اس کوشہادت اور قرب الہی حاصل ہوتا ہےاورخلق میں جو تبقسیم ہےتو شایدسومیں سےنوےآ دمی تواپسے ہیں جن کاتعلق اسباب سے ہےاورسات ایسے ہیں جوشہروں میں ، مقیم ہیں اورا پنے سامنے ہونے اورمشہور ہونے کی سبب گزارا کر لیتے ہیں اور تین ایسے ہیں جوجنگلوں میں چھرتے ہیں۔ان تین میں سے دواسباب برخفا ہیں اورصرف ایک

مرتبقرب پر پنجا اورشايدز مانه گزشته مين بينسبت مواب تودس فرار مين سے ايك ايسانه موگا جواسباب كا تارك مو

حضرت عمر "نے ارشاد فرمایا ہے کہ 'اگر میں غنی ہوجاؤں یا فقیر مجھ کو کچھ پرواہ نہیں اس لیے کہ مجھے نہیں معلوم کہ ان دونوں حالتوں میں سے میرے لیے کون تی بہتر ہے؟ تواسی طرح متوکل کوبھی چاہیے کہ اسباب چوری ہوجائے یابا قی رہے کچھ پرواہ نہ کرے اس لیے کہ اسے کیا معلوم کہ کونسا حال اس کے لیے دنیا اور آخرت میں مفید ہے "؟ چنانچہ حضرت موکل "کے حال میں کھھا ہے کہ انہوں نے دعاما گلی "الہی دوا اور شفاء کس کے ہاتھ میں ہے "؟ اللہ تعالی نے فرمایا" میرے پاس ہے "آپ نے عرض کیا" پھر طبیب کیا کرتے ہیں "؟ اللہ تعالی نے فرمایا کہ 'اینارزق کھاتے ہیں اور بندوں کا دل خوش کرتے ہیں''۔

حضرت سہل تستری "سے کسی نے پوچھا" قوت کیا چیز ہے "؟ آپ نے فرمایا'' یاحی یا قیوم' (اللہ کا ذکر)'' ذکر قوت ہے' سائل نے عرض کیا" میری عرض قوت انسانی سے ہے" آپ نے فرمایا" قوت علم ہے "۔اس نے کہا" میں خدا کو پوچھتا ہوں "؟ آپ نے فرمایا" ذکر غذا ہے "اس نے کہا" میں جسم ظاہر کا کھانا پوچھتا ہوں "؟ آپ نے فرمایا" جسم ظاہر سے تجھے کیا کام پڑگیا ہے؟ اس کواسی پرچھوڑ د ہے جس نے اس سے پہلے بھی اس کی کھایت کی ہے۔ وہی اِس کی کھایت آ گے بھی کر سے گا اور جب اِس میں روگ آ جائے تو اِسے اُس کے بنانے والے کے سپر دکر دینا۔ کیا تو دیکھتا نہیں کہ جب کسی چیز میں عیب ہوجا تا ہے تو کاریگر کودے دیتے ہیں کہ اس کو ٹھیک کردے' ۔

حضرت موسی علیه اسلام نے ایک شخص کودیکھا کہ بے حدمصیبت میں ہے دعا کی کہ' البی اس پررخم فرما''۔ارشاد ہوا کہ' اس پررخم ہی تو کرر ہا ہوں''' یعنی اس مصیبت کے باعث اس کے گناہ دورکروں گا اور اس کے درجات بڑھاؤں گا''۔اسکا مطلب بیہوا کہ مرض ایک نعمت ہے اور نعمت کاشکر کیا جاتا ہے۔

حضرت حسن بصری فرماتے ہیں "جب مریض اللہ تعالی کی حمد اور شکر کے بعد اپنا درد بیان کرتا ہے توبیہ بیان داخل شکایت نہیں رہتا"۔

ایک شخص نے دعا کی''الہی مجھ کو بلا پرصبر عنایت فرما'' آپ خاتم النبیین سلیٹی آپٹی نے فرمایا''تم نے اللہ تعالی سے بلا کا سوال کیا ہے،اللہ تعالی سے تندر سی کی دعا ما نگا کرؤ'۔ (تر ندی)

پی اب سجھ لینا چاہیے کہ جن شخص کانفس کمزوراور دل توی ہواور باطن میں ضعف نامرادی خدر کھتا ہواوراللہ تعالیٰ کے انتظام پراعتمادر کے جس شخص کانفس کمزوراور دل توی ہواور باطن میں ضعف اور نقصان کی بات ہے۔ دینداروں کوا ہتمام رزق کرنا براہ اور علماء کو اور بھی برائے کو نکہ علماء کو قنا عت شرط ہے اور عالم تا نع کے رزق کے ساتھ اور بھی بہت سے لوگوں کارزق آتا ہے، ہاں اگر کسی کو بیہ منظور ہو کہ لوگوں کے ہاتھوں سے خدلوں کو اور بھی برائے کو نکہ علماء کو قنا عت شرط ہے اور عالم تا نع کے رزق کے ساتھ اور بھی بہت سے لوگوں کارزق آتا ہے، ہاں اگر کسی کو بیہ منظور ہو کہ لوگوں کے ہاتھوں سے خدلوں اور اپنی کمائی سے کھاؤں تو البتہ بیدوجہ اس عالم کی شان کے شایاں ہے جو ظاہر علم و علی پر چلتا ہے اور سیر باطن اس کو نہیں کیونکہ فکر معیشت باطن کی سیر سے مانع ہوتی ہوتی اور اپنی کمائی سے کھاؤں تو البتہ بیا اور ان لوگوں سے کچھ لینا جو اپنی خواہش سے اللہ تعالیٰ کا قرب چاہتے ہیں، بہتر ہے اس واسطے کہ اس صورت میں فکر معیشت سے فراغت رہے اور اللہ تعالیٰ بی کا ہور ہے گا اور دینے والے کو ثواب ملئے پر معین اور مددگار ہوگا اور جو خص خدائے تعالیٰ کی عادات جاری پر نظر کرے وہ جان لے کہ رزق مقدر سامان کے نہیں ہوا کرتا اور اس واسطے بعض با دشاہان فارس نے کسی تھیم سے سوال کیا کہ اس کا کیا سبب ہے کہ بعض امن رزق دیئے جاتے ہیں اور عاقل محروم رکھ جاتے ہیں؟ اس نے جواب دیا کہ صافح نے بیچا با کہ لوگ مجھ کو پیچا نیں اس لیے کہ اگر عاقل کورز تی ملتا اور امتی محروم رہتا تو لوگوں کو بہی گمان ہوتا کہ عاقل کو قتل نے کہا کہ در اق دیا ہے جب کہ معاملہ اس کے بھس نظر آتیا تو دل نے کہا کہ در اق کوری اور ہے۔

بعض عابد بیار ہوتے تو اپنے گھر کا درواز ہبند کر لیتے کوئی ان کے پاس نہ جاتا تی کہا چھے ہوتے تو خود ہی لوگوں میں نکلتے۔ یہی حال فضیل بن عیاضؓ ، وہب بن وردا ؓ اور بشر بن الحارث ؓ کا تھا اور حضرت فضیل ؓ فرما یا کرتے تھے'' میں چاہتا ہوں کہ بیار رہوں ۔ لیکن عیادت کرنے والے نہ ہوں میں بیار کی سے نہیں گھبرا تا لوگوں سے گھبرا تا ہوں'' ۔ پس اللہ تعالیٰ کی محبت کے ساتھ موسوم ناموں میں سب سے بلند درجہ متوکل کا ہے اور جس کو اللہ تعالیٰ مدد کے لیے کافی ہواس کا کیا ہی بلند مقام ہوگا۔

\*\*\*\*

## روح سے علق

### روح کیاہے؟

اسرار کا نئات میں روح سب سے بڑاراز ہے۔جس کے ادراک سے انسانی عقل ہمیشہ قاصر رہی۔ انبیاء کرام بھی صرف اتنا کہہ کرخاموش ہو گئے''روح امرالہی'' ہے۔ روح (خالق کا نئات)اللہ تعالی کا ایک امر ہے۔اللہ تعالی کا امریہ ہے کہ جب وہ کسی چیز کا ارادہ کرتا ہے تو کہتا ہے "ہُوجا" اوروہ چیز ہُو جاتی ہے۔ (کن فیکون) بچے میں اگر روح نہ ہوتو بچیمردہ کہلائے گا۔

روح جِسم کی تشکیل اور پیدائش کے بعد جِسم کو بڑھاتی ہے لیکن بڑھنے کے اِس عمل سے پہلاجِسم غائب ہو تار ہتا ہے۔ ہر پہلے منٹ کوفنا ہے اور ہر دوسرے منٹ کو بقاہے ہرتیسرے منٹ کوفنا ہے اور ہرچو تھے منٹ کو بقاہے۔ فناغیب ہے اور بقاشہود ہے ۔ ( حاضر ہے )

ساری کا ئنات غیب اور شہود کی ایک بیٹ پر چل رہی ہے۔جو چیز بھی شہود ہُو تی ہے۔وہ غیب میں چلی جاتی ہے۔غیب اور شہود دونوں ایک دوسرے سے اس طرح چیکے ہوئے ہیں کہ غیب کوشہود سے اور شہود کوغیب سے الگنہیں کیا جاسکتا۔

اللہ تعالی نے اِس کا ئناتی نظام کوغیب اور شہود پر متحرک رکھا ہوا ہے۔ اِس میں دن اور رات بھی شامل ہیں۔ یہ نغیر و تبدل حیات و ممات کوقائم رکھنے کے لیئے ضروری ہے۔

حیات اور ممات کوقائم رکھنے کے لیئے مخلوق کوایک نظام کے تحت و سائل کا پابند اور محتاج رکھنا بھی ضروری ہے۔ ہم سب ہُوا، پانی اور غذا کے محتاج ہیں۔ اگر پانی یا ہوانہ ہوتو زمین مردہ ہوجائے گی۔ مخلوق ختم ہوجائے گی اِس سارے سٹم میں اصل حیثیت روح کی ہے۔ کا ئنات میں جتی بھی اشیا ہیں ہرشے میں روح ہے اور جو چیز ہمیں آئکھوں سے نظر آر ہی ہے وہ اِس روح کا لباس ہے۔ اگر روح اپنار شیمنقطع کرلے تو یہ جسم منتشر ہُوجا تا ہے۔

یے حقیقت اب تسلیم کی جاچکی ہے کہ ہمارے اس جسم خاکی کے اندرایک اور جسم داخل ہے۔ اندروالے جسم کے لیے اوپر والاجسم ایک باکس کی حیثیت رکھتا ہے۔
اندروالاجسم بخارات آبی سے زیادہ لطیف ہے۔ حقیقی انسان وہی ہے۔ یہ جسم خاکی فانی ہے اوروہ غیر فانی ۔ جب ہم سوجاتے ہیں تو ہمارا اندروالاجسم لطیف اس خاکی جسم
سے نکل کر ادھر ادھر گھومنے چلا جاتا ہے یہ دونوں جسم ایک لطیف بندھن سے بندھے ہوئے ہیں اور جب کسی حادثے یا بیماری سے یہ بندھن کٹ جاتا ہے تو موت واقع ہو جاتی ہے۔ ورنہ نیند کے بعدیہ جسم خاکی میں واپس آ جاتا ہے۔

صوفیا کرام کاخیال ہے کہ انسان کے جسم سے مختلف رنگ کی شعا نمیں نکلتی ہیں جو جسم کے اردگر دایک ہالہ سابنالیتی ہیں بیشعا عیں ہرآ دمی خارج کرتا ہے خواہ وہ نیک ہو یابد فرق بیہ ہے کہ نیک و بدکی شعاعوں کارنگ حسب کر دار مختلف ہوتا ہے۔ موت سے پہلے بیرنگ کا ہالہ سیاہی مائل نیکگوں ہوجا تا ہے۔ ایک نظر بیر یہ ہے کہ انسان اپنے اعمال کے مطابق ایک ماحول یا ایک المستعامی اپنے اعمال کے مطابق ایک ماحول کے ایک ماحول کی اور نہ ہی کاسمیعک ورلڈ یا ایکھر یا اثیر کے عمدہ اثرات اندر آسکتے ہیں۔ ایسا آدمی خفیہ طاقتوں کی امداد سے محروم رہتا ہے ممکن ہے کہ قرآن پاک کے جاب، غشاوہ (پردہ)، سدر دیوار) اورغلف (غلاف) سے مرادیمی ماحول ہو۔ بیشاعیں جو انسان کے جسم سے نکلتی ہیں ان کی یہی خاصیت ہوتی ہے کہ بیہ یا تو دوسروں کو اپنی طرف کھینچتی ہیں یا پرے دھکیلتی ہیں۔ اس قسم کی شعاعوں سے انکار ناممکن ہے۔ کیونکہ بعض افراد کی طرف کھینچتی ہیں یا پرے دھکیلتی ہیں۔ اس قسم کی شعاعوں سے انکار ناممکن ہے۔ کیونکہ بعض افراد کی طرف کھینچتی ہیں یا پرے دھکیلتی ہیں۔ اس قسم کی شعاعوں سے انکار ناممکن ہے۔ کیونکہ بعض افراد کی طرف کھینچتی ہیں یا پرے دھکیلتی ہیں۔ اس قسم کی شعاعوں سے انکار ناممکن ہے۔ کیونکہ بعض افراد کی طرف کھینچتی ہیں یا پرے دھیلتی ہیں۔ اس قسم کی شعاعوں سے انکار ناممکن ہے۔ کیونکہ بعض افراد کی طرف کھینچتی ہیں یا پرے دھیلتی ہیں۔ اس قسم کی شعاعوں سے انکار ناممکن ہے۔ کیونکہ بعض افراد کی طرف کھینچتی ہیں یا پرے دھیلتی ہیں۔ اس قسم کی شعاعوں سے انکار ناممکن ہے۔ کیونکہ بعض افراد کی طرف کھیلتی ہیں۔ اس قسم کی شعاعوں سے انکار ناممکن ہے۔ کیونکہ بعض افراد کی طرف کھیلتی ہوں کی سیاست کے بیں میں کی شعاعوں سے انکار ناممکن ہے۔ کیونکہ بعض افراد کی طرف کھیلتی ہوں کے بیاب کی سیاب کی سیاست کی سیا

**کاسمک ورلڈیا طبقات اثیر:**اس سے مرادایتھریاا ثیر(جہان مخفی) ہے، رومیں اس دنیا سے آتی اور واپس جاتی ہیں-ا

کاسمیٹک ورلڈ یاا ثیر میں خیروشر ہر دوطرح کی طاقتیں موجود ہیں اللہ کے سامنے جھکنے والوں کا رشتہ قوائے خیر سے جڑ جاتا ہے اور بدی شیطان سے منسلک کردیتی ہے۔ یہ طاقتیں اپنے اثرات اہروں کی صورت میں ہم تک پہنچاتی ہیں۔ شیاطین کی بھیجی ہوئی اہریں بری خواہشات، برے افکار اور تباہ کن تجاویز کی شکل اختیار کر لیتی ہیں اور دوسری قسم کی اہریں نیک ارادوں، عمدہ تجاویز کی صورت میں آتی ہیں۔ اگر صاحب تجویز اللہ کا نیک بندہ ہوتو تجویز کا منبع کوئی فرشتہ ہوتا ہے اور اس کا نتیجہ ہمیشہ عمدہ ہوتا ہے۔ اگر تجویز شیطان کی طرف سے ہوتو اس کا انجام ہمیشہ برا ہوتا ہے۔

کا سمک ورلڈ میں شیاطین اور ملائکہ ایک دوسر ہے کو نیچا دکھانے کے لیے سدام صروف عمل رہتے ہیں، جب کوئی شخص اللہ تعالیٰ کی طرف چلا جاتا ہے تو شیاطین زیادہ طاقت وراہریں چھوڑتے ہیں جن سے اس آدمی کا شوق عبادت کم ہوجاتا ہے اس پر فرشتوں کی صف میں ایک بے چینی سی پھیل جاتی ہے۔ چنانچیدوہ اپنی اہروں میں اورزیادہ توانائی بھر دیتے ہیں جس سے اس آدمی کے شوق کی آگ دوبارہ بھڑک اٹھتی ہے اور پیسلسلہ زندگی بھر جاری رہتا ہے۔ ایمان ایک زبردست طاقت ہے جب ہم اس طاقت کو کاسمک ورلڈ میں چھوڑتے ہیں تو تمام فیض رساں طاقتیں ہماری مددکرتی ہیں اور ہماری طرف متوجہ ہوجاتی ہیں۔ ہرنیک دل اور پاکیزہ کر دارانسان کے اردگرد قوائے خیر لینی فرشتوں کے پہرے لگادیئے جاتے ہیں جو ہرمصیبت سے اسے بچاتے ہیں اور ہر الجھن میں اسے راہ دکھاتے ہیں۔

قرآن پاک میں اللہ تعالیٰ''سورہ رعدآ یت نمبر 11''میں فرما تاہے۔

ترجمہ: ''الله تعالیٰ نے انسان کے آگے اور پیچیے چندنگران مقرر کرر کھے ہیں جواللہ کے حکم سے اس کی حفاظت کرتے ہیں۔''

نیک اوگوں کو تباہی کی کسی طاقت سے کوئی گرند نہیں پہنچ سکتا نہ دہمن سے ، نہ رہزن سے ، نہ آگ سے ، نہ سانپ سے ، کیونکہ دکھ گناہ کا متجہ ہے اور جہاں گناہ کا وجود ہی نہ ہوو ہاں دکھکا کیا کام؟۔ جو نہی گناہ انسان کی زندگی میں داخل ہوتا ہے وہ خفیہ پہر بے داروا پس بلا لیے جاتے ہیں اور انسان بے شار مصائب کا شکار ہوجا تا ہے۔

گوکا سمک ورلڈیا اثیر نظر نہیں آتا لیکن یہ ایک بہت بڑی حقیقت ہے کہ بید مکاں سے لامکاں تک پھیلا ہوا ہے جب کوئی جملہ ہمار ہے منہ سے نکتا ہے تو وہ ہمیشہ کے لیے اثیر میں ریکارڈ ہوجا تا ہے۔ جب ہمیں کوئی چیز بھول جاتی ہے تو پھر ازخود یا دبھی آجاتی ہے۔ سوال یہ ہے کہ یہ پیز کہاں سے آتی ہے؟ علمائے نفسیات کا نظریہ یہ ہے کہ یہ درکی وہ بارے تھیں ہوئی چیز ہمار ہے تشعور میں محفوظ رہی ہے اور وہاں سے نکل کر شعور میں آجاتی ہے۔ ایک نظریہ یہ ہے کہ ہر شے اثیر میں موجود ہے جب ہم کسی شے کانا م یا کسی شعر کا کوئی مصرع بھول جاتے ہیں تھر وہ بی ہیں ۔ اس بے چین سے کا سمک ورلڈ میں لہریں اٹھتی ہیں جوا شیری طاقتوں سے جا نگر اتی ہیں وہ طاقتیں کتاب اثیر سے اس چیز کو تلاش کرنے کے بعد اپنا پیغام لہروں میں بھر دیتی ہیں پھر میاہریں ہمارے دماغ تک پہنچتی ہیں جواس بھولے ہوئے نام یا مصرعے کی صورت اختار کرلیتی ہیں۔

جب کوئی شخص گناہوں کوترک کرنے کے بعداللہ تعالیٰ سے تعلق قائم کرلیتا ہے تو بیعلق ایک نوری شعاع کی صورت میں تبدیل ہوجا تا ہے۔اسے ایک نوری واسطہ کہہسکتے ہیں جو بندے کی دعا عیں اللہ تعالیٰ تک اور وہاں سے ہدایات وقبولیت کی خوشخبری بندے تک پہنچا تا ہے۔انسان کی بھی کئی قسمیں ہوتی ہیں۔

1۔ ایک وہ جن کے دل ہوں سے بھرے ہوتے ہیں۔ 2۔ وہ جوصا حب نظر ہیں اور ایک جہاں ان سے فائدہ اٹھار ہاہے۔

جب تک کوئی شخص گناہوں کوئییں چھوڑ تاروح کو بالید گی حاصل ہوہی نہیں سکتی اور جب گناہوں کوچھوڑ کرتو بہ واستغفار کا سہار الیتا ہواور فرائض کی بجا آوری کے ساتھ نظی عبادت اور خدمت خلق کو اپنا شعار بنالیتا ہے توروح میں تازگی شروع ہوجاتی ہے۔ اصل عظمت ہے۔ جسے حاصل کرنے کا واحد طریقہ ہیہ ہے کہ ہم اللہ تعالیٰ کی خواہش میں ڈھل جا تھیں، عبادت، و گی اور تقوی کو اپنا شعار بنالیں۔ جلن، حسر، کینہ، بغض، کدورت، حرص اور دیگر سفلی جذبات کو جھٹک دیں اور دل میں نیاز و گداز اور عشق ومحبت کی دنیا بسالیں اور ہماری بصارت وساعت کا بی عالم ہوجائے کہ ہر ذرے میں جلوہ طور نظر آنے گئے۔

جسم کی پروازگھرتک ہے اورروح کی پروازعرش تک،جسمانی ساع، بھرکا دائرہ بہت محدود ہے لیکن روح کی آنکھ سے کا نئات کا کوئی ذرہ پوشیدہ نہیں اوراس کی طاقتورآ واز تحت الوی کا تک ایک گونج پیدا کردیتی ہے۔ تمام جذبات عالیہ مثلاً رحم، محبت، فیاضی وغیرہ کا منبع روح ہے۔ نیاز وگداز کے چشے بہیں سے ابلتے ہیں، وجدان کی وہ آنکھ جس کی زدسے اللہ تعالیٰ کی ذات بھی باہر نہیں یہیں تھاتی ہے وہ نور جس سے شاہراہ حیات جگم گااٹھتی ہے یہیں سے جنم لیتا ہے اورروح ہی میں وہ تو انائی موجود ہے جو فطرت کی خفی طاقتوں کورام کرتی، اپنابناتی اور کا نئات کو تعاون پر مجبور کردیتی ہے۔ روح میں بالیدگی پیدا کرنے کے لیے تمام مسلمانوں کے ہاں ایک ہی طریقہ ہے یعنی تمام فکری، ذہنی، اور ملی آلائشوں سے پاک ہونا اور اس کے بعد عبادت یعنی محویت ہے، ایمان کی یہ کیفیت شب خیزی سے پیدا ہوتی ہے۔ قرآن پاک میں سورہ الزمرآیت نمبر 9 فرمان الہی ہے۔

ترجمہ''کیاوہ خض جورات کو قیام اور ہجود کی حالت میں اللہ کو بلاتا ہے اپنے اعمال سے ڈرتا ہے اور رحمت الہی کی امیدر کھتا ہے اور وہ خض جو ان صفات سے محروم ہیں برابر ہو سکتے ہیں؟ اےرسول خاتم النبیین صلی اللہ انہیں کہدو کہ ارباب علم اور جاہل برابز ہیں ہو سکتے ۔ یہ با تیں دانش مندوں کے لیے بیان ہوئی ہیں۔'
اب دیکھنے مندر جہ بالا آیت میں اللہ تعالی نے عبادت کو علم کہد یا ہے اور یہ درست ہے۔ چونکہ علم ایک ایک قوت ہے جوکا نکات کو منحر کرسکتی ہے اور عبادت وہ ان کی سے درست ہے۔ چونکہ علم ایک ایک قوت ہے جوکا نکات کو منحر کرسکتی ہے اور عبادت وہ بیں۔ جو صدود زمان ومکال کو تو کر کر ہمیں رب کا نکات کے قرب میں پہنچاد ہی ہے ، پھر یہ علق ایک نورانی شعاع کی صورت میں تبدیل ہوجا تا ہے۔ اس سے دل سخر ہوتے ہیں۔ اس ارغیب نظر آتے ہیں اور کا نکات کی وسعتیں سمٹ جاتی ہیں۔ علم سے دماغ کو اور عبادت سے روح کونور ملتا ہے فرشتوں پر انسان کی فوقیت علم کی وجہ سے ہوں۔ اس ارغیب نظر آتے ہیں اور کا نکات کی وسعتیں سمٹ جاتی ہیں۔ علم سے دماغ کو اور عبادت سے روح کونور ملتا ہے فرشتوں پر انسان کی فوقیت علم کی وجہ سے ہوں۔

### انسانول پرانسان كى برترى عبادت كى وجرسے ہے۔ اِنَّ اَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللهِ ٱتْقْنْكُمُ و (سورة الحجرات: 13)

توجمه: ''بِشِكَتم ميں سے اللہ كے نزديك عزت والاوہ ہے جوتم ميں زيادہ پر ہيز گارہے''

پھرسورۃ اننحل آیت نمبر 97 میں فرمایا:'' جوایمان دارمرد یاعورت نیک کام کرے ہم اسے ایک عمدہ زندگی بسر کرنے کے لیے آسانیاں فراہم کریں گے اوراس کے اچھے اعمال کا بہترین اجردیں گئ'۔

کردار پا کیزہ ہوتو صاحب کردار میں ایک مقناطیسی کشش پیدا ہوجاتی ہے جو دوسروں کو کھینچتی ہے۔ بیکشش عبادت سے بڑھ جاتی ہے۔ پانچ چیزوں سے چ<sub>ار</sub>ے پر چیک آتی ہے۔

(1) بحيين (2) جوانی (3) عمده غذااورورزش وغيره (4) علم (5) نورعبادت

بھی پی کی چک دوبرس رہتی ہے، جوانی اوروروش کا نورٹیس برس تک ساتھ دیتا ہے، جمل کی چک 45 برس کے بعد شاز ونادر ہی باتی رہتی ہے، جوانی اوروروش کا نورٹیس برس تک ساتھ دیتا ہے، جمل کی چک 45 برس کے بعد شاز ونادر ہی باتی رہتی ہے، جوانی اوروروش ہے اوروہ ہے نور عادت ہے۔ جسمانی لذتوں سے تو ہم سب واقف ہیں، کھانا، پینا، عمد والباس، موٹر، کوٹھی، بیسب جسمانی لذتیں ہیں، ناپائیدار سطی اور کھو کھی ۔ جن سے انسان جلدا کتا جاتا ہے۔ جن کا انجام عمواغ م ہوتا ہے۔ دوسری طرف کچھالی کا ذیت ہیں ہیں کا کھتا ہوتا ہے۔ پیٹم کے سر پر ہاتھ کچھیر نے سے، سکیین کو کھانا کھلانے سے، نادار طالب علم کی مالی امداد کرنے سے روح جبوم جاتی ہے۔ یہ توقی عبادت اور ریاضت سے بہت بڑھ جاتی ہے، پھر کیوں نہان چیز وال کا ٹمرہ دیدار الٰہی ہواور تمام لذتوں، تمام مسرتوں میں بلند ترین لذت و مسرت اللہ تعالی کا دیدار ہے۔ تجر باور مشاہدے کے بعد یہ چیز ہمارے سامنے آئی ہے کہ پچھٹنی اثرات ہیں جن کا منبع اللہ تعالی اور ملائکہ ہیں سامنے آئی ہے کہ پچھٹنی اثرات ہیں جن کا منبع اللہ تعالی اور ملائکہ ہیں اور بعض برے اثرات ہیں جن کا منبع اللہ تعالی کی ذات اور اللیس ایک زبردست حقیقت ہیں۔ جن کی خارج کردہ لہرین خیالات، افکار اور تجاوی پر کی صورت میں ڈھل جاتی ہیں۔ جن کا منبع اللیت، افکار اور تجاوی پر کی صورت میں ڈھل جاتی ہیں۔ جن کی خارج کردہ لہرین خیالات، افکار اور تجاوی پر کی صورت میں ڈھل جاتی ہیں۔ جن کی خارج کردہ لہرین خیالات، افکار اور تجاوی ہیں۔ جن کی خارج کردہ لہرین خیالات، افکار اور تجاوی ہیں۔ خدائی لہروں سے پیدا ہوتے ہیں۔ نفرت، کینہ، حسر، بغض ہم ہم ہیں۔ جن کی تمان شیطان کی تخلیق ہیں۔

اول الذكر كانتيجه الله تعالى سے رابطہ ہے۔ بيجذبات روح كافرنيچر ہيں اور روح ہى كى طرح غير فانی۔ مرنے كے بعدروح ان جذبات كے ساتھ اثير ميں جا پہنچى گى اوروہاں پر انجھے جذبات پھولوں اور باغيچوں كى شكل اختيار كرليں گے اور برے آگ اور كانٹوں كى – انسانيت كى يحكيل اسى صورت ميں ممكن ہے كہ ہمارى توجہ دونوں عالم كى طرف ہو، ہمارا ظاہر مظہر جلال ہواور ہمارا باطن مظہر جمال۔ جوسينہ آسانی تصورات، كيفيات اور واردات سے بے خبر ہواور جوزگاہ افق سے پر بے ندد كھے سے وہ بيكار محض ہے۔

اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ کیا ایسی ذات سے عشق ممکن ہے جو نہ صرف آنکھوں سے پوشیدہ ہے بلکہ توت متحیلہ بھی اس کی کوئی تصویر نہیں تھنے سکتی؟ ہاں ممکن ہے ۔ کیا ہم تاج کل کود کی کیراس کے معمار کی تعریف نہیں کرتے؟ یا ہم ایک عمدہ غزل پڑھ کرشاعر کودا نہیں دیتے؟ کیا ہم ایک دکش ریکارڈس کر مغنی پڑھسین نہیں برساتے ، کیا غالب، رومی، حافظ، خیام، سینا اور رازی جیسے با کمال افراد سے ہم بن دیکھے مجبت نہیں کرتے؟ کیا ہم شام صحرا کے سکوت میں غروب آفتاب کا منظر دیکھ کر بے اختیار نہیں کرتے؟ کیا ہم شام صحرا کے سکوت میں غروب آفتالی نے جسم کو دو آٹکھیں دی پکارتے واو، واو، بوان اللہ اس کا نام شیخ ہے تیجے میں گرائی آجائے توعبادت بن جاتی ہے اور عبادت بالآ خوشتی میں تبدیل ہوجاتی ہے۔ اللہ تعالی نے جسم کو دو آٹکھیں دی بیں اور روح کو ایس ایک آٹکھا نام وجدان ہے۔ یہی وہ آلہ بصارت ہے جس کی زدمیں لامکاں بھی ہے اور صاحب لامکاں بھی ۔ اس کے لیے علامہ اقال نے کہا ہے کہ

### دل بینا تو کر خدا سے طلب آئکھ کا نور دل کا نور نہیں

اسلام میں عقلیت کے خلاف پہلی جنگ غزالی نے کی اور جرمنی میں کانت نے ۔دونوں میں یہ فرق ہے کہ کانت تو یہ کہہ کررک گیا کہ اللہ کوعقل سے ثابت نہیں کیا جاسکتا، مگر غزالی ؓ نے کہا کہ اللہ کو وجدان کی آنکھ سے دیکھا بھی جاسکتا ہے اوراس طرح اما مغزالی ؓ نے ایمان کے لیے ایک نئی اساس کی تلاش کرلی۔

زمین کی تمام تر رونق انسان سے ہے اور انسانیت انسان کی عقل سے ہے۔ سوال میہ ہے کہ عقل کہاں سے آتی ہے؟۔ کیا پہاڑوں سے نکلی؟ یا پانی سے پیدا ہوئی؟ یا فضاؤں سے برسی؟ اس کا جواب صرف میہ ہے کہ میہ جہان مخفی (اثیر) سے آئی۔ انسان کے دیگر جذبات غم ومروت بھی اسی دنیا سے آئے ہیں۔ پھولوں میں ایک مخفی ہاتھ رنگ و بو بھر رہا ہے۔ کوئی الی بھٹی لاز ماً موجود ہے۔ جس میں دیودار کے سیکٹر ول فٹ طویل شہتیر ڈھل رہے ہیں۔ آم، آٹر واور سیب ذا نقہ اور لذت میں فرق کیوں ہیں؟ جب کہ تمام درخت ایک ہی طرح کا پانی وصول کرتے ہیں، روشنی اور دھوپ بھی کیساں ہے، پھر بیراز بھی آج تک نہ کھل سکا کہ چند کتا ہیں پڑھنے کے بعد بصیرت میں جلا (روشنی) کہاں سے آجاتی ہے؟ آدمی تقلند کیسے بن جاتا ہے؟ تجویز کہاں سے آتی ہے؟ نئی خواہش کہاں سے پیدا ہوتی ہے؟ اگر ایک درخت پرصرف ایک مخفی کارکن بھی ہوتوان کارکنوں کی تعداد کا حساب لگا نمیں؟ اور پھراگر ایک پھول میں صرف ایک کارکن رنگ و بو بھر رہا ہوتوان ہا تھوں کو گنیں۔ معاً ہمیں یقین ہوجائے گا کہ اس کا نئات کے کتنے فیصد پہلو ہماری آنکھوں سے اوجھل ہیں اور جو کچھ ہمیں نظر آرہا ہے وہ دس فیصد بھی نہیں ہے۔

جب ہم کا نئات پرایک نظر ڈالے ہیں تو یہ حقیقت ہمارے سامنے آجاتی ہے کہ اللہ تعالیٰ کی ہر خلیق ہر فعل اور ہر قدم ہمارے فائدے کے لیے ہے۔ یہ بادل ہمارے کھیتوں کے لیے ہیں، یہ درخت ہمارے لیے بھل ، ہزیاں، عبار میں اور جاری خاری ہوت کے ساتھ ساتھ اس نے ہماری روحانی تفاضوں کی تسکین کا بھی انظام کیا ہوا ہے؟ سب ہمارے لیے اور ہماری خدمت کے لیے لگاد ہے گئے ہیں۔ ہماری جسمانی ضرورت کے ساتھ ساتھ اس نے ہماری روحانی تفاضوں کی تسکین کا بھی انظام کیا ہوا ہے؟ اس بہمارے لیے اور ہماری خدمت کے لیے بنائی۔ اس بہمارے لیے بائی۔ آئی ہوا ہے؟ العالم سن ہمارے کے بیار ہوسکتا ہے۔ جن ہیں، تو بھر یہ نیچے معاماء اور اولیاء کا ایک تا نبا باندھ دیا، اس نے اپنی ہوگئیتی ہمارے نواز میں انظام کیا ہوا ہے؛ العالم سنگدل اور جنا کا اور جنا کا رکو کیے ہور ہیں کہ فیض اوگوں کو کیے لیندکر سکتا ہے؟۔ ساری کا نئات سے محبت کرنے والا، ظالم سنگدل اور جنا کا رکو کیے ہدار سکت کی خدائی صفات اور اوصاف موجود ہوں۔ فیض رب بی فیض لوگوں کو کیے لیندکر سکتا ہے؟۔ ساری کا نئات سے محبت کرنے والا، ظالم سنگدل اور جنا کا رکو کیے ہداشت کر سکتا ہے۔ پر شرحت قائم ہونے نے بعد جہال فنی کی تمام انجھی طاقتیں (طائکہ اور اوران) ہماری معاون بن جاتی ہیں۔ ہرمعا ملے ہیں ہماری مدور تی بیاں۔ اُم موئل میں بیایا ہواصندو تی سامل کی بیٹ کی کہا م انجھی طاقتیں (طائکہ اور اوران) ہماری معاون بن جاتی ہیں۔ ہرمعا ملے ہیں ہماری مدور کی وہی کہا سے اس کی نیگوں جیس میں گھی اور کیا ہے وہ ہماری جیوں کی شتی کو بھی سامل آشا کر سات ہو ہما کی تھی وہا کے جن لوگوں نے جن لوگوں نے اس مختی وہا کہ ہے۔ جن لوگوں نے اس مختی میں اور گنا ہیں۔ اس کی بیشانی پر بل پڑجا ہے ہیں۔

اس کا ئنات میں اتفاق نام کی کوئی چیز نہیں ہے بلکہ ہروا قعدا یک سیم اور پلان کے تحت ظہور پذیر ہوتا ہے۔قر آن پاک میں فرمان الہی ہے: ترجمہ:'' نافر مانوں پران کے کرتوتوں کی وجہ سے کوئی نہ کوئی مصیبت ہمیشہ ٹوٹتی رہتی ہے''۔ (سور ۃ النساء، آیت نمبر 62)

ترجمہ: '' جو خض اللہ تعالیٰ کی راہ میں خرج کرتا ہے، گناہ سے بچتا اور اچھی باتوں کو پیند کرتا ہے ہم اس کے لیے آسانیاں (فراخی، رزق، سکون) بہم پہنچا ئیں گے۔ دوسری طرف جو آدمی بخل کرتا ہے لوگوں کی تکلیف سے بے نیاز رہتا ہے اور اچھی باتوں کو جھلاتا ہے ہم اسے دکھ اور نگی رزق میں مبتلا کردیتے ہیں''، (سورۃ اللیل آیت نمبر 10-5)

اس کا مطلب یہ ہوا کہ زندگی کا سفر اللہ سے شروع ہو کر اللہ ہی برختم ہوتا ہے۔ گو یا انسان کی آخری منزل اللہ ہے۔ قرآن پاک میں ہے

وَاَنَّ الْمِيرَةِكَ الْمُنْتَهٰى (سورة النجم، آيت نمبر 42) ترجمه: "بِ شِكَ تمهاري آخري منزل الله بـ

کوئی مسافر منزل کے تصورسے غافل نہیں ہوسکتا۔وہ پوراخیال رکھتا ہے کہ راہ سے بھٹک نہ جائے۔اللہ تعالیٰ کی بیے خاص کرم نوازی ہے کہ اس نے منزل کی تمام علامات ہمیں بتا دی ہیں۔ پگڈنڈیوں سے خبر دار کر دیا ہے۔ غاروں اور گڑھوں کا پیۃ بتا دیا ، نیر بی بھی فرمایا کہ'' ہماری جبروت وعزت کے گن گانے والے اور راتوں کو ہمارے حضور میں گڑ گڑانے والے نہ توراہ سے بھٹکیں گے اور نہ ہی مصائب کا شکار ہوں گے۔

فرمان الہی ہے۔ (سورۃ الحج آیت نمبر 77)

ترجمہ:''اے ایمان والواللہ کے آ گے جھک جاؤ ،سجدے کرو،صرف اس کی عبادت کرواور نیکی کی شاہراہ پر بڑھتے چلے جاؤ۔ تا کتم مہیں کامیا بی حاصل ہو'' روح سے واقفیت حاصل کرنے کے لیئے ضروری ہے کہ دنیا کی دلچسیاں کم کر کے زیادہ وقت ذہن کواللہ تعالی کی طرف متوجہ رکھا جائے ۔ **روحانیت میں ایک** 

روں سے وہ میں میں ہے۔ روں ہے ہے ہے ہوگی ہے۔ روں ہے ہوگی ہے۔ اس میں کوئی ہندہ بیداری کی حالت میں رہ کر بھی اُس عالم میں سفر کر سکتا ہے جس کو ہم روحانی دنیا کہتے۔ نقطے پر توجہ مرکوز کرنے کا نام مراقبہ ہے۔ مراقبہ ایسے کمل کا نام ہے جس میں کوئی ہندہ بیداری کی حالت میں رہ کر بھی اُس عالم میں سفر کر سکتا ہے جس کو ہم روحانی دنیا کہتے ہیں روحانی دنیا میں داخل ہونے کے بعد بندہ اس خصوصی تعلق سے واقف ہوجا تا ہے جواللہ اور بندے کے درمیان بحسٹیت خالق وخلوق ہر لمحہ اور ہر آن موجود ہے۔ اس کا مطلب سیہ ہے کہ انسان دورخوں پر زندہ ہے ایک ظاہر رخ اور ایک باطن رخ جب انسان ظاہری رخ میں ہوتا ہے تو وہ باطنی رخ سے دور ہوجا تا ہے۔ اور جب اسکے او پر باطنی رخ کی دنیا دوش ہوتی ہے تو ظاہری رخ کی دنیا حجیب جاتی ہے۔

اس طرح ہرانسان کا ظاہراور باطن زندگی گزار رہاہے۔اللہ تعالی نے جب کن کہا توبیعالم غیب میں تھاعالم ارواح میں تھا۔اور پھرعالم ارواح سے سفر کر کے عالم ناسوت میں آناعالم ظاہر کارخ ہے۔اللہ تعالی فرما تاہے: (سورہ انعام آیت نمبر 2)

ترجمہ:''وہی توہے جس نےتم کومٹی سے پیدا کیا (پھر مرنے کے لیئے )ایک وقت مقرر کردیااورایک مدت اُس کے ہاں اور مقرر ہے۔ پھر بھی تم شک کرتے ہو"۔ سورۃ المومنوں آیت نمبر 14-12 میں فرمان الہی ہے:

ترجمہ: "ہم نے انسان کو کھنکھناتے سڑے ہوئے گارے سے پیدا کیا پھر اِس کوایک مضبوط جگہ میں نطفہ بنا کرر کھدیا۔ پھرنطفہ کالوتھڑ ابنایا۔ پھرلوتھڑ ہے کی بوٹی بنائی پھر بوٹی کی ہڈیاں بنائیں۔ پھر ہڈی پر گوشت چڑھایا۔ پھر اِس کونٹی صورت دی۔ تواللہ ہی سب سے بہتر بنانے والا بڑا ہی بابرکت ہے اللہ"۔

اِس دنیامیں جوبھی آتا ہےاور جوبھی یہاں سے جاتا ہےاُ س کی زندگی کا دارومدارروح پر ہے۔ جب تک جسم میں روح رہتی ہے جسم زندہ رہتا ہےاور جب روح جسم کوچھوڑ دیتی ہے توجسم مردہ ہوجاتا ہے۔ اِس روح کے بارے میں سوہ الحجر، آیت نمبر 29-28 میں اللہ تعالی فرماتا ہے:

ترجمہ: ''اور جب تمہارے پروردگارنے فرشتوں سے فرمایا کہ میں گھنگھناتی ہو ئی مٹی سے ایک بشر بنا تاہُوں۔ جن میں اس کودرست کرلوں اور پھر میں اُس میں اپنی روح پھونک دوں تواس کے آگے سحدے میں گریڑ نا "-

اُس کامفہوم یہ مُوا کہ اللہ تعالی نے بشر میں ( آ دم میں ) اپنی روح پھونکی ہے۔اَب ہم یوں کہیں گے کہ بیساری کا ئنات دراصل اللہ تعالی کی پھونک کا کرشمہ ہے۔ پھونک ہی روح ہے۔ پھونک ہے و جہاں ہے۔ پھونک ہے تو کا ئنات ہے اور پھونک ہے توروح ہے۔روح ہے تو زندگی ہے۔

ہرذی روح کی زندگی کا دارومدارسانس پرئے۔سانس کے لئیے دوحرکتیں متعین ہیں۔سانس اندرجا تا ہے اورسانس باہر آتا ہے۔سانس کا اندرجا نا اورسانس کا باہر نکلنا پھونک سے قریب ترئے ۔اورزندگی کے تمام حواس، زندگی کی تمام قدریں، زندگی کے تمام تقاضے سب اِس سانس پرقائم ہیں ۔اِسی کے لئیے مثل مشہور ہے کہ جان ہے تو جہاں ہے۔

اس کا مطلب بیہ ہوا کہ کہ اللہ تعالیٰ سے رابطہ قائم کرنے اور اپنے آپ کواس کے سپر دکر دینے کے بعد دل میں آسانی سکون پیدا ہوجا تا ہے۔ انسان کواپنی غیر معمولی طاقتوں کا احساس ہونے لگتا ہے۔ بہار ستان کا ئنات کی ہر روش پر کسی کے لطیف قدموں کی چاپ سنائی دیتی ہے۔ کثرت میں وحدت نظر آنے لگتی ہے اور خفیہ طاقتیں ہمارے یا کیز دارادوں کی بخیل میں ہماری معاون بن جاتی ہیں۔

\*\*\*\*\*\*\*\*

# روح كاعِلم

حضرت علی کاسلسہ کچھ اِس طرح سے ئے۔

1\_حضرت على "

2 حضرت امام حسن ً

3\_حضرت امام حسين ً

4\_حضرت زين العابدينُّ بن حسين

5\_حضرت امام باقرش بن زين العابدين

6\_حضرت امام جعفرٌ صادق بن امام باقر

7\_امام موسى كاظم" بن جعفر صادق

8\_امام على رضابن موسى كاظم ت

ا مام جعفر صادق مع حضرت امام محمد باقر م كفرزند تھے۔اسلامی دنیا كے مفكر اعظم مكيں۔

حضرت امام جعفرصادق این والد بزرگوار حضرت امام محمد با قرط کی درس گاہ میں تدریس کے فرائض ادا کرتے رہے۔ اِس درس گاہ میں ہر شخص کوملم سیکھنے کی اجازت تھی۔

حضرت امام جعفرصا دق ی کے شاگر دوں میں بڑے بڑے محقق مفکر اور سائنٹسٹ پیدا ہُوئے ہیں۔

ہرانسان جانتا ہے کہ زندگی آ ہستہ آ ہستہ فنا کی طرف جاتی رہتی ہے اورا یک دن ایسا ضرور آئے گاجِس دن وہ نابود مَو جائے گا۔اور اِس عمل سے خواہ کوئی امیر مَو غریب ہویا بادشاہ ہرایک کوگز رنا ہے۔

انسان فطری طور پرموت سے گھبرا تا ہے۔ اِس لیے کہ مرنے کے بعد کی زندگی پر اِس کا یقین شک سے آزادنہیں ہے۔انسان کی ساری دلچسپیاں دنیا کی لذت کے تابع ہیں۔اگرانسان کو پیلین ہوجائے کہ اِس دنیا کی زندگی کے بعد کی زندگی بھی اِس دنیا کی طرح ہے توموت کا خوف اُس کے ذہن سے نکل جائے انسان کواس بات کی پریشان کرتی رہتی ہے کہ مرحدود ہے۔اگر بیختم ہُوگئی تو دنیا کی تمام لذتیں اور آ سائیش بھی ختم ہُو جا نمیں گی۔

كتاب "شپر برين إن اسلام" ميں حضرت امام جعفرصا دقُّ اور حضرت جابرُ كاايك مكالمه درج ہے ۔

حضرت جابرٌ نے حضرت امام جعفر صادق سے سوال کیا کہ:

حضرت جابر" کیادین اسلام میں پاداش (سزا) کی بنیادموت سے ڈرنے پر کھی گئی ہے"۔

حضرت جعفرصادق '':۔ "موت سے ڈرنے کی بنیاد پرنہیں بلکہ موت کے بعد پا داش سے خوف کی بنیاد پر۔مومن مسلمان موت سے نہیں ڈرتا۔ بلکہ اُ سے موت کے بعد سزا کا ڈر ہُو تا ہے۔وہ موت کے بعد سزا سے بچنے کے لیئے ساری عمر جن باتوں سے نتع کیا جاتا ہے اُن سے پر ہیز کرتا ہے۔ایک مومن مسلمان جوساری عمر گناہ کا ارتکا بنہیں کرتا۔ میں کہ سکتا ہُوں کہ جب وہ موت کی دعوت کولیک کہتا ہے تو اُس کی روح آسانی سے جسم سے پرواز کر جاتی ہے "۔

حضرت جابرٌ: ۔ " خداوند تعالی جوانسان کو خلیق کرتائے ۔اسے کیوں مارتائے "؟

امام جعفرؒ: ۔"اے جابر! میں نے کہا ہے کہ جس طرح عام لوگ تصور کرتے ہیں ۔موت اُس طرح نہیں ہے ۔ بلکہ یہ ایک حالت کی تبدیلی ہے ۔ میں اِس بات کودہرا تاہُوں کہ ایک مومن مسلمان اگر عالم ہے تو وہ حالت کی تبدلی سے نہیں ڈر تا کیونکہ اُسے علم ہے کہ وہ اس موت کے بعد زندہ ہُو جائے گا۔ پھر فر ما یاا سے جابر! تواپنی مال کے پیٹ میں زندہ تھا مانہیں"؟

حضرت جَابِرُ" ہاں میں زندہ تھا"۔

حضرت امام جعفرصا دق ": ـ " تومال کے پیٹ میں کھا تا تھا یانہیں؟"

حضرت جابرٌ: ـ " ہاں کھا تا تھا"-

ا مام جعفر صادق ":" کیا تو مال کے پیٹ میں ایک کممل چھوٹا انسان شار ہُو تا تھایا نہیں"؟

حضرت جابرٌ: ـ "ميں اس بات كى تصديق كرتا ہوں كه ميں ايك مكمل انسان تھا" ـ

حضرت جعفرصادق ":" کیا تجھے یاد ہے کہ تونے مال کے پیٹ میں موت کے بارے میں فکر کی تھی یانہیں"؟

حضرت جابرٌ: ۔" مجھے یا ذہبیں کہ میں ماں کے پیٹ میں موت کے بارے میں غور وفکر کرتا تھا یانہیں"؟

حضرت جعفرصادق ": ـ "اجھابہ بتاؤ کہ ماں کے پیٹ میں تمہاری غذائیں کیا کیا تھیں"؟

حضرت جابرؓ: ۔ " ماں کے پیٹ میں زندگی کی حالت کے بارے میں مجھے کچھ بھی یا دنہیں ہے "۔

حضرت جعفرصادق ؓ:۔" کیاا پنی زندگی کو اِس جہان میں اچھا سمجھتے ہُو یاماں کے پیٹ کی زندگی اچھی تھی "؟

حضرت جابرؓ:۔"مال کے پیٹ میں میری زندگی بہت مختصر صرف نوماہ تھی -"

حضرت جعفرصادق ؒ:۔ "وہ نوماہ کی مدت جوتم نے مال کے پیٹ میں گزاری ہے۔ شایدوہ نوماہ کی مدت میں اِس دنیا کی اتّی یا نو بے سال کی عمر سے جوتم اِس دنیا میں گزار و گے بتمہیں زیادہ نظر آئے گی۔ کیونکہ زمانہ، ہرقسم کے حالات، تمام لوگوں کے کے لئیے ایک جیسانہیں ہوتا ہے۔ جھے یقین ہے کہ بھی چند گھنٹے تم نے ایسے گزار ہے ہوں کہ جونوماہ گے کہ تم نے سمجھا ہوگا ایک گھنٹہ گزرا ہے۔ اور بھی تمہار سے لیے ایک گھنٹہ اِس قدر لمباہوگا کہ تمہارا خیال ہوگا کہ تم نے چند گھنٹے گزار سے ہیں۔ اِس لیے ہی کہتا ہموں کہ جونوماہ کی مدت تم نے ماں کے پیٹے میں گزاری ہے شایدوہ تمہیں اِس موجودہ دنیا کی عمر سے بھی طویل محسوس ہوئی ہوگی "۔

اے جابرتو ماں کے پیٹ میں ایک مکمل اور زندہ انسان شار ہُو تا تھا۔ اور باشعور بھی تھا۔ باشعور ہونے کی نسبت سے شاید تمہاری کچھ آرزو تمیں بھی ہُو نگی اور اَب جب کے تم اِس دنیا میں زندگی بسر کررہے ہو۔ تمہیں ماں کے پیٹ کے زمانے کی کوئی معمولی تی بات بھی یا ذہیں ہے۔ کیا تم جو ایک فاضل انسان ہُو بیگان نہیں کرنے کہ تمہارا مال کے پیٹ مال کے پیٹ میں مصرح تھی ؟ کیا تم یہ خیال نہیں کرتے کہ جب تم مال کے پیٹ میں مصرت تھی کہ وہیں رَ ہواور وہاں سے ہرگز ماہر نہ لکاو؟

تمہارا خیال تھا کہ ماں کے پیٹ سے بہتر اورکوئی آرام وہ جہال موجود نہیں ہے۔اور پھر جبتم ماں کے پیٹ سے نکالے گئے (جس کے بارے میں میں نے کہا ہے کہ وہ موت کی ہی (ایک قسم ہے) اور اِس جہال میں پنچ توتم نے رونا دھونا شروع کر دیا لیکن کیا آج تم اِس بات کی تصدیق کرتے ہو کہ جس دنیا میں تم بیزندگی گزار رہے ہووہ ماں کے پیٹ کی دنیا (کی زندگی) سے کہیں بہتر ہے "؟

جابرؒ نے کہا:۔"اس کے باوجو کے مجھے مال کے پیٹ میں اپنی زندگی کی کیفیت کے بارے میں کچھ بھی یادنہیں۔ میں اِس بات کی تصدیق کرتاہُوں کہ میری موجودہ زندگی مال کے پیٹ کی زندگی سے زیادہ بہتر ہے"؟

امام جعفرصادق ": ـ" كياموضوع كاقريد نهيس بتاتا كموت كے بعد جمارى زندگى إس دنيا كى زندگى سے بہتر ہُوگى " ـ

جابرٌ:"اگراس دنیاسے بدتر ہُوتو پھر"؟

امام جعفر صادق ": ۔ "جولوگ اِس دنیا میں اللہ تعالی کے احکامات پڑمل کرتے ہیں اُن کی دوسر ہے جہان کی زندگی اِس موجودہ جہان کی زندگی سے بہتر ہُوگی۔ اِس میں شک وشہد کی کوئی گنجائش نہیں ہے۔ چونکہ اللہ تعالی نے اِس موضوع کے بارے میں اپنے بندوں سے واضح وعدہ کیا ہے۔ لٰہذ اعقلی لحاظ سے بھی بہی بات درست ہے۔ علاوہ ازیں خداوند تعالی دانا ، توانا اور عادل ہے۔ وہ حاسد نہیں ہے کہ اپنے بندوں کو اچھے جہان سے بُرے جہان کی طرف لے جائے ۔ اگر ہم اِس بات کی قائل ہیں کہ انسان تخلیق کا مقصد اُسے کمال میں اضافہ کرتا ہے ۔ حتی کے اگر اللہ تعالی نے صریحاً اور کسی ابہام کے مقصد اُسے کمال تک پہنچانا ہے تو ہمیں ہے بات قبول کرنی چاہیے کہ انسان کی زندگی کا ہر لحمہ اُس کے کمال میں اضافہ کرتا ہے ۔ حتی کے اگر اللہ تعالی نے صریحاً اور کسی ابہام کے بغیر اپنے بندے کوموت کے بعد ان کے ایجھے اعمال کا اجرد سے کا وعدہ بھی نہ کیا ہوتا اور بینہ کیا ہوتا کہ وہ ابدی سعادت سے بہر ہمند ہوں گے پھر بھی ہماری عقل سے بھتر ہوگی۔ کیونکہ انسان کی تخلیق کا مقصد اُسے کامل انسان بنانا ہے ۔ لہذا اُس جہاں میں انسان کی زندگی کی حالت اِس زندگی کی حالت سے بہتر ہوگی۔

پھرامام جعفرصادق ؓ نے بوچھا"ا ہے جابر ؓ کیاتمہاری روح جوتم سے جداہَ و تی ہے وہ فقل مکانی کرتی ہے؟ کیاوہ غذا کھاتی ہے"؟

حضرت حابرٌ نے کہا:"ہاں"

امام جعفر صادق ٹنے یو چھا:" کیایانی پیتی ہے"؟

حضرت جابر منے کہا: "ہاں"

ا مام جعفر صادق ؓ نے پوچھا: " کیاجِس وقت تمہاری روح کھانے پینے میں مصروف ہُو تی ہے تو کیا تمہارے منہ سے کھاتی ہے "-

حضرت حابر نے کہا: "نہیں "

ا مام جعفر صادق " نے فرمایا: "اِس کے باوجود کہاس کا منہبیں ہےتم سوتے ہوئے خواب میں غذاکی لذت اور یانی کا مزہ محسوں کرتے ہو "؟

حضرت جابرٌنے کہا: "ہاں"

حضرت امام جعفرصادق تئے نے فرمایا: "جبتم خواب دیکھتے ہوتو تمہاری روح چلتی ہے اور ایک مقام سے دوسرے مقام تک جا پہنچتی ہے (مادی) آ نکھنیں رکھتی لیکن دیکھتی ہے اس کے (مادی) کان نہیں ہوتے لیکن نتی ہے۔ اس کے (مادی) کان نہیں ہوتے لیکن نتی ہے۔ اس کا (جسمانی) منہیں ہُو تا لیکن وہ غذا کھاتی ہے اور پانی پیتی ہے۔ لہذا تمہاری روح ایک آزاد زندگی کی حامل ہے اور خواب دیکھنے کے دوران تمہاری روح کوزندگی گزارنے کے لیے تمہاری جسم کی کوئی ضرورت نہیں ہُو تی "۔

حضرت جابرٌ نے کہا: "اگرمیراجسم نہ ہوتو میں ہرگز خوابنہیں دیکھ سکتا"۔

امام جعفر صادق سے نے فرمایا: "خواب نہیں دیھ سکتے لیکن تمہاری روح تمہارے جسم کے بغیر زندہ رہ سکتی ہے۔ یا در کھو میں نے کہا کہ میں فرض کر رہا ہوں کہ تم مسلمان نہیں ہواور میں ایک ایسے خص سے خاطب ہُوں جواپنے آپ کو دوسری دنیا میں لے جاتا ہے۔ تم نے کہا ہے کہا گرتھ اراجہم نہ ہوتو تم خواب نہیں دیکھ سکو گے اور میں نے تمہارے قول کی تصدیق کی ہے۔ اُب تم سے یہ پوچھتا ہُوں کہ کیا خواب دیکھنے کے دوران تمہاری روح ایک آزاد زندگی کی حامل ہُو جاتی ہے اور جہاں جانا چاہتی ہے جاتی ہے اور جو کرتی ہے کیا وہ دورد کھتی ہے یانہیں "؟

حضرت جابر نے کہا: "ہاں رکھتی ہے "۔

ا مام جعفر صادق ؓ نے پوچھا: " کیاروح کے خواب دیکھنے کے دوران موجود پُو نے اوراُس کی آزادا نہ زندگی میں تمہیں کوئی شک ہے یانہیں"؟

حضرت جابر من الله عنه الله علم الله علم

حضرت قلندر بابااولیا ﷺ حضرت علی ؓ کے (سلسلے)اولا دمیں سے تھے۔آپؓ نے موجودہ سائنسی ذہن کے مطابق موت اورزندگی کی عقدہ کشائی کی ہے۔

حضرت قلند بابا اولیّاء کے ایک شاگرد نے پوچھا" سرکارروح اور مادی وجود کیائے "؟ آپ نے جواب دیا "جسمانی وجودروح کالباس ہے۔ ہرانسان اِس بات سے واقف ہے کہ وہ جسم کوچھپانے کے لئے۔ اورجسم کو گرم وسرد سے محفوظ رکھنے کے لیے لباس پہنتا ہے بیلباس۔ درختوں کی چھال کاہو۔ کھال کاہو۔ اون کا ہویا ناکلون کا ہو۔ لباس کی تعریف بیرے کہ وہ جسم کو اِس طرح دھانپ لے کہ جسم اِس میں پوری طرح چھپ جائے اور لباس ظاہر ہو جائے۔ ایسی صورت میں لباس کی حرکت جسم میں حرکت ہوگی۔ جسم میں حرکت نہیں ہوتی تولباس میں بھی حرکت نہیں ہوگی"۔

شاگر دنے کہا "سرکار اِس کی مزید وضاحت کر دیجیے"۔ آپؓ نے جواب دیا "ایک آ دمی ہے گوشت پوست اوراعضاء سے مکمل آ دمی اُس آ دمی نے لباس پہن لیا۔ جسم کے اور پرحصَّے پر تمین کی اور باقی حصَّے پر شلواریا پتلون کچھ بھی۔ اگر اَب ہم اُس سے کہیں۔ کپڑے والی آستین کو ہلا وکیکن ہاتھ نہ بلے۔ تویینہیں کرسکتا۔ وہ بندہ اِس سلسلے میں عاجز ہے۔ اِس لیئے کہ آستین کی حرکت جسمانی وجود کے تابع ہے جسمانی وجود، یعنی ہاتھ ملے گا توقمیض ملے گا توقمیض نہیں ملے گا"۔

اِس کو اِس طرح سمجھوبیآ سان مثال ہے: قمیض شلوار کو چار پائی پر اِس طرح لٹا دیا جائے کہ جس طرح یہ کوئی پہنتا ہے۔اب اِس لباس سے کہا جائے کہ تواٹھ کر بیٹھ جا تو لباس میں ہرگز کوئی حرکت نہیں ہُوگی۔ یعنی جسم کے اوپر لباس کی اپنی ذاتی کوئی حیثیت نہیں ہُوتی۔لباس جسم کے ساتھ اِس طرح وابستہ ہے اور اِس طرح جسم کے تابع ہے کہ جسم ملے گاتو لباس ملے گا۔جسم میں حرکت ہوگی تو لباس میں حرکت نہیں ہُوگی تو لباس میں حرکت نہیں ہُوگی"۔

آپؓ نے فرمایا "پس میں یہ کہ رہا ہوں کہ روح اصل ہے۔جسم قائم مقام ہے۔ یعنی مادی وجود جن عناصر کا مرکب ہے وہ جسم ہے۔ روح جب تک عناصر سے مرکب تخلیق یعنی مادی وجودکوا پنے او پرلباس کی طرح لیٹے رہتی ہے تو مادی وجود میں حرکت رہتی ہے "۔

شا گردنے بوچھا" کیاعناصر سے تخلیق شدہ مادی وجود کی اپنی کوئی حیثیت نہیں ہے"؟

آپ ؒ نے فرمایا "حیثیت ہے! لیکن حرکت میں ذاتی عمل وظل نہیں ہے۔اور اِس کی مثال ہمارے سامنے مردہ اجسام کی ہے۔ کسی بھی مادی وجود سے جب روح اپنارشتہ منقطع کر لیتی ہے تو مادی وجود کے تمام اعضاء موجود ہونے کے باوجود اِن میں کوئی حرکت نہیں ہوتی ۔ مذہبی رسومات کے بعد اِس مردہ جسم کوقیر میں اتار دیا جائے ، جلاد یا جائے یا کوؤں کوڈال دیا جائے۔ پوسٹ ماٹم کر کےعضو وعضوالگ الگ کردیا جائے۔ مادی وجود میں کوئی حرکت واقع نہیں ہوتی لیکن اِس کے برعکس جب روح مادی وجود میں کوئی حرکت واقع نہیں ہوتی لیکن اِس کے برعکس جب روح مادی وجود کولباس کی طرح بہنے رکھتی ہے توسوئی چھینے کا در دبھی محسوں ہوتا ہے "۔

شاگردنے پوچھا "حضرت جب مادی وجود کی حیثیت صرف لباس کی ہی ہے اور روح اصل جسم ہے تو کیا مرنے کے بعد روح کھاتی پیتی۔سوتی جا گئی۔پہنتی اوڑھتی بولتی ہے اور دوسرے مشاغل میں مصروف رہتی ہے؟ اگر مصروف رہتی ہے تو پھر اِس مادی وجود کی حیثیت کیا ہوئی "؟

آپ ؒ نے فرمایا "اِس کی مثال ہے ہے آدئی خواب دیکھتا ہے۔خواب کے بارے میں مختلف نظریات ہیں کوئی کہتا ہے خواب موجودہ خواب کے بارے میں کچھ نہ کچھ کہتا ہے۔لیکن اِس بات سے انکارنہیں کیا جاسکتا کہ جس طرح تو ایشات کا عکس ہے۔ ہر شخص اپنی فکر اور اپنے علم کے مطابق خواب کے بارے میں کچھ نہ کچھ کہتا ہے۔لیکن اِس بات سے انکارنہیں کیا جاسکتا کہ جس طرح گوشت پوست کے جسم کے بغیر روح متحرک رہتی ہے۔ جب روح متحرک رہتی ہے تو اِس کا مطلب یہ ہوا کہ اِس دنیا کی طرح دوسری دنیا میں بھی ۔خوا ہشات، ہزئیات، احساسات اور تسکین کے والی موجود ہوتے ہیں۔ ہر خض ایک یا دوخواب ایسے ضرور دیکھتا ہے کہ خواب دیکھنے کے بعد جب وہ بیدار ہوتا ہے تو خواب میں گئے ہوئی اُس پر باقی رہتا ہے۔ اِس کی ایک بڑی واضح مثال خواب میں گئے گئے اعمال کے نتیج میں خسل کا واجب ہو جا تا ہے اور مذہباً اِس پر خسل واجب ہو جا تا ہے۔ اِس طرح کو کی شخص بیداری میں جنسی لذت حاصل کرنے کے بعد نا پاک ہو جا تا ہے اور مذہباً اِس پر خسل واجب ہو جا تا ہے۔ اِس مثال سے بیواضح ہوا کے گئے اِس مل کے بعد بھی اُس پر خسل واجب ہو جا کی اور دو اُس وقت تک نماز ادانہیں کر سکتا جب تک وہ خسل جنا ہے۔ جس طرح موت وارد نہ ہو۔ اِس مثال سے بیواضح ہوا کی وجو ہے کہ ہمارا مذہب کہ دو جو کہ بیا را دو تا ہے۔ اُس کو تا ہے۔ تک وہ خسل جنا ہوں کو جو ہے کہ ہمارا مذہب کہ نین کو آدی موت قرار دیا ہے۔"۔

حضرت جعفرصاد نؓ کے ارشاد کے مطابق "اگر روحانی وجود کاعلم حاصل کرلیا جائے تو مادی وجود کی ثانوی حیثیت مشاہدہ بن جاتی ہے"۔ رسول پاک خاتم النبیین سل شاہ ہے نے فرمایا ": مرجا وَمرنے سے پہلے" (مفہوم حدیث مشکوۃ شریف)

مرجاؤمرنے سے پہلے کامفہوم ہیہے کہ اِسی زندگی میں رہتے ہوئے مرنے کے بعد کی زندگی کاعلم حاصل کرلو۔انسان کو جب روح کاعلم حاصل ہُو جاتا ہے۔توہاں کے اوپر سے موت کا خوف نکل جاتا ہے۔

جیسا کہ امام جعفر ؒ نے فرمایا "خداوند تعالی دانا، توانااورعادل ہے۔ وہ حاسد نہیں ہے کہا پنے بندوں کوا چھے جہان سے برے جہان کی طرف لے جائے"۔

جب ہم کسی بھی علم کی تہہ تک پہنچنا چاہتے ہیں تو اِس کے لیئے ہمیں ایسی فکر اورسوچ کی ضرورت ہو تی ہے جو گہرائی میں سفر کرے۔ سطحی سوچ سے کسی بھی علم کی تہہ تک پہنچنا ممکن نہیں ہُو تا۔ دنیا کا کوئی بھی علم ایسانہیں ہے جس کی بنیاد میں تحقیق تجسس ، تلاش اور گہرائی نہ ہو۔

خالق کا ئنات نے جب حضرت آدمؓ وعلم الاسماءعطا کردیااوراپن تخلیقی صفات ہے آدم علیہ السلام کو آگاہ کردیا تو آدم علیہ السلام کا بیٹم پوری نوع انسانی کاور ثدین گیا۔ تخلیق کا فارمولا بیہ ہے کہ انسان کے اندرروح کام کررہی ہے اگر انسان کے اندریا آدم ذاد کے اندرروح موجود نہیں ہے تو آدم ذاد کاوجود نا قابل تذکرہ ہے اوراس کی کوئی حیثیت نہیں ہے۔ جب خالق کا ئنات نے حضرت آدمؓ کے اندراپنی روح پھونک دی تو اُس کے اندرحواس بیدار ہُو گئے۔

فلسفہ دعاوعبادت: دعاوعبادت کی حقیقت کو بیجھنے کے لیے دو چیزوں کی تشریح ضروری ہے۔ ماہرین روحانیت کے ہاں ہر حرف کا ایک خاص رنگ اوراس کی ایک خاص طاقت ہوتی ہے۔ غیب بینوں نے جب ان حروف کو کھے کر تیسری آنکھ سے دیکھا تو آئہیں''الف''کا رنگ سرخ'''ب''کا رنگ نیلا،'' ذ''کا رنگ سبز اور ''س''کا رنگ زرد نظر آیا۔ پھران کے اثرات کا جائزہ لیا گیا تو بعض الفاظ کے پڑھنے سے بیاریاں جاتی رہیں، بعض سے پھوک ڈنگ کی تکلیف غائب ہوگئی اور بعض سے سانپ تک پکڑ لئے گئے۔ انبیاءً اوراولیاً کی روحانی قوت بہت زیادہ ہوتی ہے۔ ان کے منہ سے نکلے ہوئے کھمات میں چیرت انگیز طاقت ہوتی ہے۔ کلام اللی کا ہر لفظ قوت کا ایک خزانہ ہوتا ہے۔ یا یوں بھی کہا جا سکتا ہے کہ الہا کی الفاظ قوت کا اللی اور الہا کی الفاظ میں اتنی طاقت کا راز بھی یہی ہے۔ اسمائے الہی اور الہا کی الفاظ میں اتنی طاقت ہے کہ ان کے ورد سے ہماری پریثانیاں اور بیاریاں دور ہوجاتی ہیں۔

مسلمان اس لحاظ سے خوش قسمت ہیں کہ ان کے پاس اللہ تعالی کے ننا نو سے صفاتی نام ، مثلاً رحمن ، رحیم ، کریم ، غفور ، شکور ، وغیر ہم موجود ہیں جنہیں جب حاجت پکارا جا سکتا ہے یہ ہولت دیگر کسی مذہب میں موجود نہیں ہے ۔ ان حروف میں سے اگر کسی لفظ کا ترجمہ کر دیا جائے تو وہ بات نہیں رہتی اور انثر بدل جاتا ہے ، مثلاً جوطاقت ' یا رحیم' میں ہو جو نئیں سکتی ، یہی وجہ ہے کہ نماز کو اردو میں پڑھنے سے قوت کا وہ خزانہ جو الہا می الفاظ میں ہوتا ہے ختم ہوجائے گا۔ ہم جب کسی مصیبت میں مبتلا ہونے کے بعد آہ و زاری میں ڈوب کر اپنے ہاتھ اٹھاتے ہیں تو ہماری اندرونی جذبات کی قوت Emotional Energy (ایموشنل انرجی) کا سمیطک ورلڈ میں زبر دست اہر پیدا کرتی ہے اور جب بے اہم نیاں طاقتوں سے نگر اتی ہیں تو آئییں بے چین کردی تی ہیں ، وہ یا توخود ہماری مدکودوڑتی ہیں اور راستے کی رکاوٹ کو ہٹا دیتی ہیں یا خیال کی کوئی اہر وہاں سے چھوڑتی ہیں جو ہمارے دماغ سے نگڑا کا ایک ایسی تجویز کی شکل اختیار کر لیتی ہے جس پڑمل پیرا ہونے سے ہماری تکلیف دور ہوجاتی ہے۔

یہ یا درہے کہ بعض امراض ومصائب ہماری بدکاری کا نتیجہ ہوتے ہیں جن سے چھٹکاراصرف اسی صورت میں ممکن ہے کہ پہلے ہم گناہ کوچھوڑ دیں اوراس کے بعد مخفی طاقتوں کوآ واز دیں۔ پیطاقتیں اللہ تعالیٰ کی اجازت کے بغیر حرکت میں نہیں آئیں، گناہ اللہ سے بغاوت ہے اور باغی کو جب تک کہ وہ باغی ہے اللہ تعالیٰ سے رحم کی امیر نہیں رکھنی چاہیے۔ قبولیت دعاکے لیے دوچیز وں کا ہونا ضروری ہے۔

> 1\_ اگر تکلیف، گناه کانتیجه به تواعتراف گناه اورتوبه 2\_ نیاز گداز اوراضطراب .

اللّٰہ تعالیٰ نے قرآن پاک میں اس دعا کوقبول کرنے کا وعدہ کیا ہےجس کے ساتھ اضطراب شامل ہو۔ (سورہ نمل آیت نمبر 62)

اَمَنُ يُجِيْب الْمُضْطَرَ إِذَ دَعَاهُ ترجمه: ''جمارے سوااور کون ہے جو بقرار کی پکار کا جواب دے'۔

ہم دیکھتے ہیں کہ ایک بدکار کے منہ پرسیاہی گرداور ذلت کی ایک تہہ جم جاتی ہے۔ اس کے چہرے کے خطوط بھیا نک، ہڈیاں بے ترتیب ابھری ہوئیں اور آئکھیں بنور، پیشانی پچی ہوئی، ناکٹیٹرھی اور گالوں میں جھریاں اور گڑھے ہوتے ہیں۔ دوسری طرف ایک نیک سیرت، عبادت گزار کے خدو خال میں بلا کی چمک اور دل شی ہوتی ہے کیوں؟ اس کی وجہ یہ ہے کہ نیک وہ پانی ہے جو جسم لطیف کے تجمر کوخوشنما اور بارآ ور بنادیتا ہے اور گناہ وہ بادسموم ہے جس سے خیابان روح کا ہم پودا سوکھ ول شی ہوتی ہے اور جو تازگی، کیک اور چمک ہمی شاخ میں ہوتی ہے وہ خشک ٹہنی میں نہیں ہوتی۔ بات یہ ہے کہ دور حاضر میں اکثر ارباب طریقت منزل اور راہ منزل ہردور سے ناوا قف اور نا آشا ہیں۔ ان میں سے بعض شیچے و تبیل پرزور دیتے ہیں لیکن اپنے مرید کی کملی زندگی کو قابل تو جہ نہیں شجھتے ۔ حالا نکہ عبادت اظہار عبودیت ہے اور عبودیت اللہ تعالی کی مرضی میں ڈھل جانے کو کہتے ہیں۔

اس کے لیے دوقدم اٹھانے پڑتے ہیں۔

1۔ ترک گناہ (کیونکہ گناہ شیطان کی غلامی اور اللہ سے بغاوت ہے) ۔ اللہ کے ہر حکم اور ہرا شارے کی فعیل۔

جس طرح انسانی تعلقات کے گی در ہے ہوتے ہیں مثلاً شاسائی پھر دوسی، پھر محبت پھر گہری محبت اور آخیر میں عشق اس طرح اللہ تعالی سے تعلقات کے بھی گئی مراحل ہیں۔ پہلے ترک گناہ، پھر تو بہ، پھر عبادت، پھر بلندا عمالی، پھر شب بیداری اور آخیر میں فنافی الذات ۔ <u>اس لیے اللہ تعالی سے رابط رکھنے کی بنیادی شرط یہ ہے کہ</u> افغال اور انسان گناہ چھوٹر دے۔ جھوٹ ، غیبت ، فریب ، ظلم ، کینہ ، حسد ، بددیانتی ، بےرحی ، رعونت ، لا کی ، حرص اور تمام رذا کل ترک کرنے کے بعد دوسرا قدم اٹھائے کہ اعمال اور خیالات میں بلندی و یا کیزگی پیدا کرے ان اقدام کا بیافا کدہ ماغ خوف و خطر سے آزاد ہوجائے گا۔ نہ دنیا میں کسی محاسبے کا ڈر ہوگا نہ آخرت میں ۔

انسانی د ماغ پر مختلف کیفیات طاری ہوتی رہتی ہیں۔ایک قسم وہ ہے کہ جواچھانغہ من کر پیدا ہوتی ہے۔ایک وہ جوعدہ شعر سے طاری ہوتی ہےاورایک وہ ہے جو مشاہدہ جمال وتماشہ حسن سے پیدا ہوتی ہے اور ایک وہ جو ذکر الہی سے جنم لیتی ہے۔اس کیفیت کا رنگ ہی جدا ہے بیتمام دیگر کیفیات سے عمین اور دیر پا ہے۔ <u>ذکر الہی</u> مشاہدہ جمال وتماشہ حسن سے پیدا ہوتی ہے اور کا کنات کے جسم میں ایک روح عظیم بطاہر اسمائے الہی یا کلام الہی کی تکر ارہے لیکن ورحقیقت بیروح کا سفر ہے۔ روح میں یقین اور ایمان کی حرارت پیدا ہوتی ہے اور کا کنات کے جسم میں ایک روح عظیم رواں دواں نظر آنے گئی ہے۔اس کے بعد پہاڑوں کے ان بلندو پست سلسلوں میں اور ستاروں کی بکھری ہوئی محفل میں چشم وجدان ایک ایسار شتہ د کھے لیتی ہے۔جوز ماں و مکاں کی تمام تفریقات کومٹا دیتا ہے۔اس وجدان کے مقابلے میں عقل ایک ادنی اور سطی چیز ہے۔

\*\*\*\*\*\*\*

# مُصَنِّف کی تمام کُتُب

| عبدیّت کا سفر<br>ابدیّت کے<br>حصُول تک | مقصدِ حيات                           | خاتم النبيين عالله عله<br>مُحسِنِ إنسانيت<br>مُحسِنِ إنسانيت | خاتم النبيين صلالله عليه<br>محبُوبِربُّ العلمين               |
|----------------------------------------|--------------------------------------|--------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------|
| فلاح                                   | راهِ نجات                            | مُختصراً<br>قُرآنِ پاک<br>کے علوم                            | تعلُّق مع الله                                                |
| تُو ہی مُجھے<br>مِل جائے<br>(جِلد-۲)   | تُو ہی مُجھے<br>مِل جائے<br>(جِلد۔١) | ثواب وعتاب                                                   | <b>ابلِ پیت</b><br>اور خاندانِ بنُو اُمَیّہ                   |
| عشرہ مُبشرہ ؓ<br>اور آئمہ اربعہؓ       | كتاب الصلوة وَ<br>اوقاتُ الصلوة      | اولياءكرام                                                   | مُختصِرتذكرئــ<br>انبياءكرامَ،<br>صحابہ كرامٌ و<br>آئمہ كرامؒ |
| عقائد وإيمان                           | اِسلام<br>عالمگیر دِین               | آگہی                                                         | حياتِ طُيّبہ                                                  |
| تصَوُّف يا<br>رُوحانيت<br>(جِلد-٢)     | تصَوُّف يا<br>رُوحانيت<br>(جِلد-١)   | <b>کتاپ</b> آگابی<br>(تصحیح العقاند)                         | دِینِ اِسلام<br>(بچّوں کےلئے)                                 |

www.jamaat-aysha.com